
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập III 

Cuốn 51 - 55 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 



 

 

Luận Đại Trí Độ 

Tập III 

Cuốn 51 - 55 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 51 .......................................................................................................................... 3 

GIẢI THÍCH: PHẨM THẮNG XUẤT THỨ 22 ................................................................ 3 

GIẢI THÍCH: PHẨM HÀM THỤ THỨ 23..................................................................... 10 

Cuốn 52 ........................................................................................................................ 27 

GIẢI THÍCH: PHẨM HỘI TÔNG THỨ 24 ................................................................... 27 

GIẢI THÍCH: PHẨM MƢỜI VÔ THỨ 25 ..................................................................... 29 

Cuốn 53 ........................................................................................................................ 48 

GIẢI THÍCH: PHẨM VÔ SANH TAM QUÁN THỨ 26 ................................................. 48 

Cuốn 54 ........................................................................................................................ 70 

GIẢI THÍCH: PHẨM THIÊN VƢƠNG THỨ 27 ........................................................... 70 

Cuốn 55 ........................................................................................................................ 91 

GIẢI THÍCH PHẨM NHƢ HUYỄN THỨ 28 ................................................................ 91 



 

 

Cuốn 51 

GIẢI THÍCH: PHẨM THẮNG XUẤT THỨ 22 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Siêu Xuất thứ 20) 

KINH: Tuệ mạng Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Ðại thừa là 

vƣợt trên hết thảy thế gian trời, ngƣời, A tu la. 

Bạch  đức  Thế  Tôn!  Ðại  thừa  ấy  cùng  với  hƣ  không  bình  đẳng,  nhƣ  hƣ 

không thụ nạp vô lƣợng vô biên vô số chúng sinh. Ðại thừa cũng nhƣ vậy, 

thụ nạp vô lƣợng vô biên vô số chúng sinh. 

Bạch đức thế Tôn! Ðại thừa ấy không thấy có chỗ đến, không thấy có chỗ 

đi, không thấy có chỗ ở. Ðại thừa ấy đời trƣớc không thể có đƣợc, đời sau 

không thể có đƣợc, đời giữa không thể có đƣợc, ba đời đồng là Ðại thừa. 

Bạch đức Thế Tôn! Vì vậy, thừa ấy gọi là Ðại thừa. 

Phật bảo Tu bồ đề: Nhƣ vậy, nhƣ vậy! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa ấy là sáu 

Ba la mật: Thí ba la mật, Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, 

Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật; ấy gọi là Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là hết thảy môn Ðà la ni, hết 

thảy môn Tam muội, đó là Tam muội Thủ Lăng Nghiêm cho đến Tam muội 

hƣ không, xa lìa vƣớng mắc không nhiễm, ầy gọi là Ðại thừa của Bồ tát 

ma ha tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát là nội không cho đến vô 

pháp hữu pháp không; ấy gọi là Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát là bốn niệm xứ cho đến 

mƣời tám pháp không chung; ấy gọi là Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát. 

Nhƣ lời Tu bồ đề nói: Ðại thừa ấy vƣợt trên hết thảy thế gian trời, ngƣời, A 

tu la. 

Tu  bồ  đề!  Nếu  có  Dục  sẽ  thật  có  tƣớng  không  hƣ  vọng,  không  lẽ  khác, 

không điên đảo, thƣờng có, không biến hoại, chẳng phải không có pháp, 

thời Ðại thừa ấy không thể vƣợt trên hết thảy thế gian trời, ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Vì cõi Dục hƣ vọng, do ức tƣởng phân biệt, hòa hợp mà có tên 

gọi,  hết  thảy  đều  tƣớng  vô  thƣờng,  không  có  pháp,  vì  vậy  nên  Ðại  thừa 

vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Cõi sắc, cõi vô sắc nếu sẽ thật có tƣớng không hƣ vọng, không 

lẽ khác, không điên đảo, có thƣờng, không biến hoại, chẳng phải không có 

pháp, thời Ðại thừa ấy không thể vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A 

tu la. Tu bồ đề! Song vì cõi Sắc, cõi Vô sắc hƣ vọng, do sức tƣởng phân 

biệt,  hòa  hợp  mà  có  tên  gọi,  hết  thảy  đều  là  tƣớng  vô  thƣờng  phá  hoại, 

không  có  pháp,  vì  vậy  nên  Ðại  thừa  vƣợt  trên  hết  thảy  thế  gian,  trời, 

ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Nếu sắc sẽ thật có tƣớng không hƣ vọng, không lẽ khác, không 

điên đảo, có thƣờng, không biến hoại, chẳng phải không có pháp, thời Ðại 

thừa ấy không thể vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. Tu bồ 

đề! Song vì sắc hƣ vọng,do ức tƣởng phân biệt, hòa hợp mà có tên gọi, 

hết  thảy  đều  tƣớng  vô  thƣờng,  phá  hoại,  không  có  pháp,  vì  vậy  nên  Ðại 

thừa ấy vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la; thọ, tƣởng, hành, 

thức cũng nhƣ vậy. 

Tu  bồ  đề!  Nếu  mắt  cho  đến  ý,  sắc  cho  đên  pháp,  nhãn  thức  cho  đến  ý 

thức,  nhãn  xúc  cho  đến  ý  xúc,  thọ  do  nhãn  và  xúc  làm  nhân  duyên  sinh 

cho đến thọ do ý và xúc làm nhân duyên sinh, nếu sẽ thật có tƣớng không 

hƣ  vọng,  không  lẽ  khác,  không  điên  đảo,  có  thƣờng,  không  biến  hoại, 

chẳng phải không có pháp, thời Ðại thừa ấy, không thể vƣợt trên hết thảy 

thế gian, trời, ngƣời, A tu la. Tu bồ đề!  Song  vì mắt cho đến thọ do ý  và 

xúc làm nhân duyên sinh vì hƣ vọng, ức tƣởng phân biệt hòa hợp mà có 

tên  gọi,  hết  thảy  đều  tƣớng  vô  thƣờng  phá  hoại,  không  có  pháp,  vì  vậy 

nên Ðại thừa ấy vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Nếu pháp tánh là có pháp, chẳng phải không có pháp, thời Ðại 

thừa ấy không thể vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. Tu bồ 

đề!  Song  vì  pháp  tánh  không  có  pháp,  chẳng  phải  pháp,  vì  vậy  nên  Ðại 

thừa ấy vƣợt lên trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu  bồ  đề!  Nếu  nhƣ  nhƣ,  thật  tế,  tánh  bất  khả  tƣ  nghì  là  có  pháp,  chẳng 

phải không có pháp thời Ðại thừa ấy không thể vƣợt trên hết thảy thế gian, 

trời,  ngƣời,  A  tu  la.  Tu  bồ  đề!  Song  vì  nhƣ  nhƣ,  thật  tế,  tánh  bất  khả  tƣ 

nghì là không có pháp, chẳng phải pháp, vì vậy nên Ðại thừa vƣợt trên hết 

thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Nếu Thí ba la mật là có pháp, chẳng phải không có pháp, thời 

Ðại  thừa  ấy  không  thể  vƣợt  trên  hết  thảy  thế  gian,  trời,  ngƣời,  A  tu  la. 

Song  vì  Thí  ba  la  mật  không  có  pháp,  chẳng  phải  pháp,  vì  vậy  nên  Ðại 

thừa vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Nếu Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát 

nhã  ba  la  mật  là  có  pháp,  chẳng  phải  không  có  pháp,  thời  Ðại  thừa  ấy 

không thể vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. Song vì Giới ba 

la mật cho đến Bát nhã ba la mật, là không có pháp, chẳng phải pháp, vì 

vậy nên Ðại thừa ấy vƣợt trên hết thảy thề gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu  bồ  đề!  Nếu  nội  không  cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp  không  là  có  pháp, 

chẳng phải không có pháp, thời Ðại thừa ấy không thể vƣợt trên hết thảy 

thế gian, trời, ngƣời, A tu la. Song vì nội không cho đến vô pháp hữu pháp 

không là không có pháp, chẳng phải pháp, vì vậy nên Ðại thừa vƣợt trên 

hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu  bồ  đề!  Nếu  bốn  niệm  xứ  cho  đến  mƣời  tám  pháp  không  chung  là  có 

pháp, chẳng phải không có pháp thời Ðại thừa ầy không thể vƣợt trên hết 

thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. Song vì bốn niệm xứ cho đến mƣời tám 

pháp  không  chung  là  không  có  pháp,  chẳng  phải  pháp,  vì  vậy  nên  Ðại 

thừa vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Nếu pháp Tánh nhân là có pháp. chẳng phải không có pháp thời 

Ðại  thừa  ấy  không  thể  vƣợt  trên  hết  thảy  thế  gian,  trời,  ngƣời,  A  tu  la. 

Song  vì pháp Tánh  nhân là không  có pháp, chẳng  phải pháp,  vì  vậy nên 

Ðại thừa vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Nếu pháp Bát nhân, pháp Tu đà hoàn, pháp Tƣ đà hàm, pháp A 

na hàm, pháp A la hán, pháp Bích chi Phật, pháp Phật là có pháp, chẳng 

phải  không  có  pháp,  thời  Ðại  thừa  ấy  không  thể  vƣợt  trên  hết  thảy  thế 

gian,  trời,  ngƣời,  A  tu  la.  Song  vì  pháp  Bát  nhân  cho  đến  pháp  Phật  là 

không có pháp, chẳng phải pháp,  vì  vậy nên Ðại thừa  vƣợt  trên hết thảy 

thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Nếu Tánh nhân là có pháp, chẳng phải không có pháp, thời Ðại 

thừa ấy không thể vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. Song vì 

Tánh nhân là không có pháp, chẳng phải pháp, vì vậy nên Ðại thừa vƣợt 

trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Nếu Bát nhân, Tu đà hoàn cho đến Phật, là có pháp, chẳng phải 

không  có  pháp,  thời  Ðại  thừa  ấy  không  thể  vƣợt  trên  hết  thảy  thế  gian, 

trời,  ngƣời,  A  tu  la.  Song  vì  Bát  nhân  cho  đến  Phật,  là  không  có  pháp, 

chẳng  phải  pháp,  vì  vậy  nên  Ðại  thừa  vƣợt  trên  hết  thảy  thế  gian,  trời, 

ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Nếu hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la là có pháp, chẳng phải 

không  có  pháp,  thời  Ðại  thừa  ấy  không  thể  vƣợt  trên  hết  thảy  thế  gian, 

trời, ngƣời, A tu la. Song vì hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la, là không 

có pháp, chẳng phải pháp, vì vậy nên Ðại thừa vƣợt trên hết thảy thế gian, 

trời, ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Nếu Bồ tát ma ha tát từ sơ phát tâm cho đến khi ngồi đạo tràng, 

các  tâm  ở  giữa  khoảng  trung  gian  đó,  nếu  sẽ  là  có  pháp,  chẳng  phải 

không  có  pháp,  thời  Ðại  thừa  ấy  không  thể  vƣợt  trên  hết  thảy  thế  gian, 

trời,  ngƣời,  A  tu  la.  Song  vì  Bồ  tát  từ  sơ  phát  tâm  cho  đến  khi  ngồi  đạo 

tràng, các tâm ở khoảng trung gian ấy là không có pháp, chẳng phải pháp, 

vì vậy nên Ðại thừa vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Nếu Bồ tát ma ha tát nhƣ Kim cang tuệ là có pháp, chẳng phải 

không có pháp, thời Bồ tát ma ha tát ấy không thể biết hết thảy kiết sử và 

tập khí là không có pháp, chẳng phải pháp, đƣợc trí nhất thiết chủng. Tu 

bồ đề! Song vì Bồ tát ma ha tát nhƣ Kim cang tuệ là không có pháp, chẳng 

phải  pháp.  Thế  nên   Bồ  tát  biết  hết  thảy  kiết  sử  và  tập  khí  là  không  có 

pháp,  chẳng  phải  pháp,  đƣợc  trí  nhất  thiết  chủng,  vì  vậy  nên  Ðại  thừa 

vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu  bồ  đề!  Nếu  ba  mƣơi  hai  tƣớng  của  chƣ  Phật  là  có  pháp,  chẳng  phải 

không có pháp, thời oai đức chƣ Phật không thể chiếu sáng, vƣợt trên hết 

thảy thế gian, trời,,  ngƣời,  A tu la.  Tu bồ đề! Song  vì  ba mƣơi hai tƣớng 

của chƣ Phật là không có pháp, chẳng phải pháp, vì vậy nên oai đức chƣ 

Phật chiếu sáng, vƣợt trên hết thảy thế gian, trời, ngƣời, A tu la. 

Tu bồ đề! Nếu ánh sáng chƣ Phật là có pháp, chẳng phải không có pháp, 

thời ánh sáng chƣ Phật không thể chiếu khắp hằng hà sa thế giới. Tu bồ 

đề! Song vì ánh sáng chƣ Phật là không có pháp, chẳng phải pháp, vì vậy 

nên chƣ Phật lấy ánh sáng chiếu khắp hằng hà sa thế giới. 

Tu bồ đề! Nếu sáu  mƣơi thứ âm thanh  trang nghiêm  của chƣ Phật là có 

pháp,  chẳng  phải  không  có  pháp,  thời  chƣ  Phật  không  thể  lấy  sáu  mƣơi 

thứ  âm  thanh  trang  nghiêm  khắp  đến  mƣời  phƣơng  vô  lƣợng  vô  số  thế 

giới. Tu bồ đề! Song vì sáu mƣơi thứ âm thanh trang nghiêm của chƣ Phật 

là  không  có  pháp,  chẳng  phải  pháp,  vì  vậy  nên  chƣ  Phật  có  thể  lấy  sáu 

mƣơi thứ âm thanh trang nghiêm khắp đến mƣời phƣơng vô lƣợng vô số 

thế gìới. 

Tu bồ đề! Nếu Pháp luân của chƣ Phật là có pháp, chẳng phải không có 

pháp, thời chƣ Phật không thể chuyển Pháp luân, các Sa môn, Bà la môn, 

hoặc trời, hoặc ma, hoặc phạm và các chúng khác của thế gian không thể 

đúng nhƣ pháp chuyển đƣợc. Tu bồ đề! Song vì Pháp luân của chƣ Phật 

là  không  có  pháp,  chẳng  phải  pháp,  vì  vậy  nên  chƣ  Phật  chuyển  Pháp 

luân, các sa môn, Bà la môn, hoặc trời, hoặc ma, hoặc phạm và các chúng 

khác của thế gian không thể đúng nhƣ pháp chuyển đƣợc. 

Tu bồ đề!  Chƣ Phật vì chúng  sinh  chuyển Pháp luân,  chúng sinh  ấy  nếu 

thậy có pháp, chẳng phải không có pháp, thời không thể khiến chúng sinh 

ấy nơi Vô dƣ Niết bàn mà nhập Niết bàn. Tu bồ đề! Song vì chƣ Phật vì 

chúng  sinh  Chuyển  pháp  luân,  chúng  sinh  ấy  là  không  có  pháp,  chẳng 

phải pháp, vì vậy nên có thể khiến chúng sinh nơi Vô dƣ Niết bàn, đã diệt, 

nay diệt, sẽ diệt (sẽ diệt độ, Niết bàn –ND). 

LUẬN. Luận giả nói: Tu bồ đề trên kia lấy năm việc hỏi Ðại thừa, Phật đã 

đáp rồi. Tu bồ đề hoan hỷ tán thán rằng: Bạch Thế Tôn! Ðại thừa ấy có oai 

lực lớn, phá hoại ngƣời, trời, thế gian đã có thể vƣợt hơn trong đó; thí nhƣ 

ba ngƣời đi qua đƣờng dữ, một ngƣời giữa đêm trốn thoát riêng một mình, 

một ngƣời dùng tiền lo mà  khỏi,  một ngƣời nhƣ đại  vƣơng  với  đại quân, 

tƣớng, binh chúng, phá dẹp giặc thù, cất quân cứu tế toàn thể, không sợ 

hoạn  nạn.  Ba  thừa  cũng  nhƣ  vậy,  nhƣ  A  la  hán  không  thể  biết  hết  thảy 

tƣớng  chung  tƣớng  riêng,  cũng  không  thể  phá  ma  vƣơng,  lại  không  thể 

hàng  phục  ngoại  đạo;  chỉ  chán  già,  bệnh,  chết,  thẳng  đến  Niết  bàn.  Nhƣ 

Bích chi Phật thâm nhập các pháp thật tƣớng hơn Thanh văn, có một ít từ 

tâm, dùng lực từ tâm hóa độ chúng  sinh, phá đƣợc phiền não mà không 

phá đƣợc ma và ngoại đạo. Nhƣ Bồ tát từ lúc mới phát tâm đã khởi tâm 

đại từ bi đối với hết thảy chúng sinh, tuy chƣa thành Phật, mà ở khoảng 

trung gian  ấy làm lợi ích vô lƣợng chúng sinh, quyết định biết thật tƣớng 

các pháp, đầy đủ sáu Ba la mật nên phá các ma vƣơng và ngoại đạo, dứt 

phiền  não  tập  khí,  đầy  đủ  trí  nhất  thiết  chủng,  tƣớng  chung  tƣớng  riêng 

đều biết đều rõ, thành Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. Ba hạng ngƣời 

tuy đều ra khỏi sinh tử, nhƣng đƣờng tu phƣơng tiện khác nhau. Thế nên 

Tu  bồ  đề  tán  thán  Ðại  thừa,  dẹp  phá  hết  thảy  thế  gian,  vƣợt  trên  trời, 

ngƣời, A tu la; ví nhƣ hƣ không hàm thụ hết thảy quôc độ mà hƣ không 

vẫn nhƣ cũ không chật. Ðại thừa cũng nhƣ vậy, hàm thụ ba đời chƣ Phật 

và  các  đệ  tử  mà  Ðại  thừa  cũng  không  đầy.  Lại,  nhƣ  hƣ  không  vì  tƣớng 

thƣờng nên không có tƣớng vào, không có tƣớng ra, không có tƣớng trụ 

lại. Ðại thừa ấy cũng nhƣ vậy, không có chỗ vào ở vị lai, không có chỗ ra 

ở  quá  khứ,  không  có  chỗ  trụ  lại  ở  hiện  tại,  phá  ba  thời  nên  ba  đời  bình 

đẳng, gọi là Ðại thừa. 

Hỏi: Phật nên khen Tu bồ đề về lời tán thán lành thay, cớ sao lại nói Ðại 

thừa? 

Ðáp: Phật muốn thuận theo lời tán thán của Tu bồ đề nên khen. Vì trên nói 

Ðại thừa sâu xa, nay lƣợc nói tƣớng Ðại thừa, vậy sau nói rộng. Ðại thừa 

đƣợc  Tu  bồ  đề  tán  thán  là  sáu  Ba  la  mật,  các  môn  Ðà  la  ni,  môn  Tam 

muội,  mƣời  tám  không,  bốn  niệm  xứ,  cho  đến  mƣời  tám  pháp  không 

chung. Ðại thừa nhƣ Tu bồ đề nói phá hoại hết thảy thế gian, vƣợt lên trên 

trời, ngƣời. A tu la, việc ấy thật nhƣ vậy, vì cớ sao? Vì ba cõi hƣ dối, nhƣ 

huyễn  nhƣ  mộng,  vô  minh  hƣ  vọng,  do  nhân  duyên  mà  có,  nhân  quả 

không  có  thật  nhất  định,  hết  thảy  vô  thƣờng,  phá  hoại  tiêu  diệt,  đều  là 

tƣớng không. Vì Ðại thừa trái với ba cõi, nên có thể tồi diệt mà vƣợt lên 

trên,  nếu  ba  cõi  có  thật  nhất  định,  thƣờng  không  hƣ  vọng,  thời  Ðại  thừa 

không  thể  tồi  diệt  mà  vƣợt  lên  trên,  vì  cớ  sao?  Vì  thế  lực  ngang  nhau. 

Năm  uẩn,  mƣời  hai  nhập,  mƣời  tám  giới,  các  thọ  do  sáu  xúc  sinh  cũng 

nhƣ vậy. 

Nếu pháp tánh là có pháp, chẳng phải không có pháp, thời Ðại thừa không 

thể phá thế gian để đƣợc vƣợt lên trên, vì pháp tánh chẳng phải có, nên 

Ðại thừa có thể vƣợt lên trên thế gian đƣợc. 

Hỏi: Pháp hữu vì do nhân duyên hòa hợp hƣ vọng nên nói không có, còn 

nhƣ nhƣ, pháp tánh, thật tế, tánh bất khả tƣ nghì, là pháp vô vi thật, gọi là 

thật tế, vì sao nói không có? 

Ðáp: Vì vô vi không nên nói không có. 

Lại  nữa,  Phật  nói  lìa  pháp  hữu  vi,  pháp  vô  vi  không  thể  có  đƣợc;  thật 

tƣớng pháp hữu vi tức là pháp vô vi. 

Lại nữa, quán sát pháp hữu vi ấy hƣ dối còn nhƣ nhƣ, pháp tánh, thật tế là 

thật. Vì ngƣời ta đối với pháp tánh chấp lấy tƣớng khởi lên tranh cãi cho 

nên  nói  không  có  pháp  tánh;  hoặc  nói  có,  hoặc  nói  không,  đều  có  nhân 

duyên nên không lỗi. Nhƣ nhƣ, thật tế, tánh bất khả tƣ nghì cũng nhƣ vậy. 

Thí ba la mật thế gian vì chấp trƣớc nên có, Thí ba la mật xuất thế gian vì 

không chấp trƣớc nên không. Vì phá xan tham nên nói có Thí ba la mật, vì 

phá tà kiến nên nói Thí ba la mật không có; vì độ ngƣời sơ học nên nói có, 

nếu  ở  trong  tâm  Thánh  nhân  thời  nói  không.  Nhƣ  Thí  ba  la  mật  cho  đến 

nếu  chúng  sinh  thật  có,  chẳng  phải  là  không  có  pháp,  thời  không  nên 

cƣỡng ép làm cho tiêu diệt, vào Vô dƣ Niết bàn. 

Hỏi: Từ  khi  có  đƣợc  ba  mƣơi  hai  tƣớng  về  sau,  sao  không  nói  Ðại  thừa 

vƣợt lên trên? 

Ðáp: Cần nên nói, vì sợ văn dài nên không nói. 

Lại nữa, từ khi đƣợc ba mƣơi hai tƣớng cho đến khi vì chúng sinh chuyển 

Pháp luân, cũng là Ðại thừa, chỉ tên gọi khác nhau mà thôi. 

Lại nữa, trên đây tổng quát nói tƣớng Ðại thừa  vƣợt lên trên, chẳng  biết 

thế  nào  là  vƣợt  lên  trên.  Nay  phân  biệt  nói  rằng  Phật  có  ba  mƣơi  hai 

tƣớng trang nghiêm thân, nên vƣợt trên hết thảy chúng sinh, Phật có ánh 

sáng hơn hết thảy ánh sáng mặt trời mặt trăng, chƣ Thiên; âm thanh của 

Phật  hơn  hềt  thảy  âm  thanh,  hơn  âm  thanh  hay  của  thế  gian,  hơn  phạm 

âm  của  chƣ  Thiên.  Pháp  luân  của  Phật  hơn  Bảo  luân  của  Chuyển  luân 

Thánh vƣơng và hềt thảy pháp luân của ngoại đạo, không chƣớng không 

ngại.  Các  Pháp  luân  khác  lợi  ích  nhỏ  nhoi,  nông  cạn,  hoặc  một  đời,  hai 

đời, cùng tột ngàn vạn đời, còn Pháp luân của Phật có thể khiến vĩnh viễn 

vào Vô dƣ Niết bàn, không còn trở lại sinh tử. 

Lại  nữa,  nếu  chúng  sinh  thật  có,  Phật  không  nên  khiến  chúng  sinh  vào 

Niết bàn, nhổ sạch gốc nó, đây quá hơn giết một mạng, có lỗi lớn nhƣ vậy. 

Vì chúng sinh tâm điên đảo thấy có ngã, nên Phật phá tâm điên đảo ấy nói 

có Niết bàn, không  có chúng sinh  thật có thể diệt, cho  nên  không lỗi. Có 

các công đức nhƣ vậy nên Ðại thừa vƣợt trên hết thảy thế gian. 

Hỏi: Hết thảy thế gian là mƣời phƣơng sáu nẻo chúng sinh, cớ sao chỉ nói 

vƣợt trên trời, ngƣời, A tu la? 

Ðáp: Trong sáu đạo, ba là thiện đạo, ba là ác đạo. Ðại thừa còn phá đƣợc 

ba thiện đạo mà vƣợt lên trên, huống gì là ác đạo! 

Hỏi: Trong  kinh  Long  vƣơng  nói  rồng  đƣợc  đạo  Bồ  tát,  sao  nói  đó  là  ác 

đạo? 

Ðáp: Chúng  sinh  có  vô  lƣợng  vô  biên,  rồng  đƣợc  đạo  rất  ít.  Lại  nữa,  có 

ngƣời nói Ðại Bồ tát biến hóa thân để giáo hóa nên làm thân rồng chúa. 

---o0o--- 



GIẢI THÍCH: PHẨM HÀM THỤ THỨ 23 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Vô Sở Hữu thứ 21) 

KINH: Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Ông  nói  Ðại  thừa  cùng  với  hƣ  không  bình 

đẳng?  Nhƣ  vậy,  nhƣ  vậy!  Tu  bồ  đề!  Ðại  thừa  cùng  với  hƣ  không  bình 

đẳng. Tu bồ đề! Nhƣ hƣ không, không có phƣơng đông, không có phƣơng 

nam,  phƣơng  tây,  phƣơng  bắc,  bốn  góc,  trên  dƣới.  Tu  bồ  đề!  Ðại  thừa 

cũng  nhƣ  vậy,  không  có  phƣơng  đông,  không  có  phƣơng  nam,  phƣơng 

tây, phƣơng bắc, bốn góc, trên dƣới. 

Tu  bồ  đề!  Nhƣ  hƣ  không  chẳng  phải  dài  chẳng  phải  ngắn,  chẳng  phải 

vuông chẳng phải tròn. Tu bồ đề! Ðại thừa cũng nhƣ vậy, chẳng phải dài 

chẳng phải ngắn, chẳng phải vuông chẳng phải tròn. 

Tu bồ đề! Nhƣ hƣ không, chẳng phải xanh, chẳng phải vàng, chẳng phải 

đỏ, chẳng phải trắng, chẳng phải đen. Ðại thừa cũng nhƣ vậy, chẳng phải 

xanh, chẳng phải vàng, chẳng phải đỏ, chẳng phải trắng, chẳng phải đen. 

Vì vậy nên nói Ðại thừa cùng với hƣ không bình đẳng. 

Tu  bồ  đề!  Nhƣ  hƣ  không  chẳng  phải  quá  khứ,  chẳng  phải  vị  lai,  chẳng 

phải hiện tại. Ðại thừa cũng nhƣ  vậy, chẳng phải quá khứ,  chẳng phải  vị 

lai, chẳng phải hiện  tại. Vì  vậy nên nói  Ðại thừa  cùng  với hƣ không bình 

đẳng. 

Tu bồ đề! Nhƣ hƣ không chẳng thêm chẳng bớt, Ðại thừa cũng nhƣ vậy, 

chẳng thêm chẳng bớt. 

Tu bồ đề! Nhƣ hƣ không, không nhơ không sạch; Ðại thừa cũng nhƣ vậy, 

không nhơ không sạch. 

Tu  bồ  đề!  Nhƣ  hƣ  không,  không  sinh  không  diệt,  không  trụ,  không  biến 

khác. Ðại thừa cũng nhƣ vậy, không sinh không diệt, không trụ không biến 

khác. 

Tu  bồ  đề!  Nhƣ  hƣ  không  chẳng  phải  thiện  chẳng  phải  bất  thiện,  chẳng 

phải ký chẳng phải vô ký. Ðại thừa cũng nhƣ vậy, chẳng phải thiện chẳng 

phải  bất thiện, chẳng phải ký chẳng  phải  vô  ký. Vì  vậy, nên  nói Ðại thừa 

cùng với hƣ không bình đẳng. 

Nhƣ hƣ không không thấy, không nghe, không hiểu, không biết. Ðại thừa 

cũng nhƣ vậy, không thấy, không nghe, không hiểu, không biết. 

Nhƣ hƣ không không thể hiểu, không thể biết, không thể thấy, không thể 

dứt,  không  thể  chứng,  không  thể  tu.  Ðại  thừa  cũng  nhƣ  vậy,  không  thể 

hiểu,  không  thể  biết,  không  thể  thầy,  không  thể  dứt,  không  thể  chứng, 

không thể tu. Vì vậy nên nói Ðại thừa cùng với hƣ không bình đẳng. 

Nhƣ hƣ không chẳng phải tƣớng nhiễm, chẳng phải tƣớng lìa nhiễm. Ðại 

thừa cũng nhƣ vậy, chẳng phải tƣớng nhiễm, chẳng phải tƣớng lìa nhiễm. 

Nhƣ  hƣ  không  chẳng  trói  buộc  ở  theo  cõi  Dục,  chẳng  trói  buộc  theo  cõi 

Sắc, chẳng trói  buộc theo  cõi  Vô sắc. Ðại thừa cũng nhƣ  vậy, chẳng trói 

buộc theo cõi Dục, chẳng trói buộc theo cõi Sắc, chẳng trói buộc theo cõi 

Vô sắc. 

Nhƣ  hƣ  không  không  có  tâm  mới  phát,  cũng  không  có  tâm  thứ  hai,  ba, 

bốn, năm, sáu, bảy, tám chín, mƣời. Ðại thừa cũng nhƣ vậy, không có tâm 

mới phát, cho đến tâm thứ mƣời. 

Nhƣ hƣ không, không có địa vị Càn tuệ, Tánh địa, Bát nhân địa, Kiến địa, 

Bạt  địa,  Ly  dục  địa,  Dĩ  biện  địa;  Ðại  thừa  cũng  nhƣ  vậy,  không  có  địa  vị 

Càn tuệ, cho đến không có địa vị Dĩ biện. 

Nhƣ hƣ không, không có quả Tu đà hoàn, quả Tƣ đà hàm, quả A na hàm, 

quả A la hán. Ðại thừa cũng nhƣ vậy, không có quả Tu đà hoàn, cho đến 

không có quả A la hán. 

Nhƣ hƣ không, không có địa vị Thanh văn, không có địa vị  Bích chi Phật, 

không có địa vị Phật. Ðại thừa cũng nhƣ vậy, không địa vị Thanh văn cho 

đến địa vị Phật. Vì vậy nên nói Ðại thừa cùng với hƣ không bình đẳng. 

Nhƣ hƣ không, chẳng phải có sắc, chẳng phải không có sắc, chẳng phải 

có thể thấy, chẳng phải không thể thấy, chẳng phải có đối ngại, chẳng phải 

không đối ngại, chẳng phải hợp chẳng  phải tán. Ðại thừa cũng nhƣ  vậy, 

chẳng  phải  có  sắc,  chẳng  phải  không  có  sắc,  chẳng  phải  có  thể  thấy, 

chẳng phải không thể thấy, chẳng phải có đối ngại, chẳng phải không có 

đối ngại, chẳng phải hợp, chẳng phải tán. Vì vậy nên nói Ðại thừa cùng với 

hƣ không bình đẳng. 

Tu  bồ  đề!  Nhƣ  hƣ  không  chẳng  phải  thƣờng,  chẳng  phải  vô  thƣờng, 

chẳng  phải  vui,  chẳng  phải  khổ,  chẳng  phải  ngã,  chẳng  phải  vô  ngã.  Ðại 

thừa cũng nhƣ vậy, chẳng phải thƣờng, chẳng phải vô thƣờng, chẳng phải 

vui,  chẳng  phải  khổ,  chẳng  phải  ngã,  chẳng  phải  vô  ngã.  Vì  vậy  nên  nói 

Ðại thừa cùng với hƣ không bình đẳng. 

Tu  bồ  đề!  Nhƣ  hƣ  không,  chẳng  phải  không,  chẳng  phải  chẳng  không, 

chẳng  phải  tƣớng,  chẳng  phải  vô  tƣớng,  chẳng  phải  làm,  chẳng  phải 

không làm. Ðại thừa cũng nhƣ vậy, chẳng phải không, chẳng phải chẳng 

không,  chẳng  phải  tƣớng,  chẳng  phải  vô  tƣớng,  chẳng  phải  làm,  chẳng 

phải không làm. Vì vậy nên nói Ðại thừa cùng với hƣ không bình đẳng. 

Tu bồ đề! Nhƣ hƣ không chẳng phải tịch diệt, chẳng phải chẳng tịch diệt, 

chẳng phải lìa, chẳng phải chẳng lìa. Ðại thừa cũng nhƣ vậy, chẳng phải 

tịch diệt, chẳng phải chẳng tịch diệt, chẳng phải lìa, chẳng phải chẳng lìa. 

Vì vậy nên nói Ðại thừa cùng với hƣ không bình đẳng. 

Tu bồ đề! Nhƣ hƣ không, chẳng phải tối, chẳng phải sáng. Ðại thừa cũng 

nhƣ vậy, chẳng phải tối chẳng phải sáng. Vì vậy nên nói Ðại thừa cùng với 

hƣ không bình đẳng. 

Tu bồ đề! Nhƣ hƣ không, chẳng phải khả đắc, chẳng phải bất khả đắc. Ðại 

thừa  cũng  nhƣ  vậy,  chẳng  phải  khả  đắc,  chẳng  phải  bất  khả  đắc.  Vì  vậy 

nên nói Ðại thừa cùng với hƣ không bình đẳng. 

Tu bồ đề! Nhƣ hƣ không, chẳng phải có thể nói, chẳng phải không thể nói. 

Ðại thừa cũng nhƣ vậy, chẳng phải có thể nói, chẳng phải không thể nói. 

Vì vậy, nên nói Ðại thừa cùng với hƣ không bình đẳng. 

Tu  bồ  đề!  Do  nhân  duyên  ấy,  nên  nói  Ðại  thừa,  cùng  với  hƣ  không  bình 

đẳng. 

LUẬN: Luận giả nói: Tu bồ đề tán thán Ðại thừa nhƣ hƣ không, Phật liền 

thuật rộng thành việc ầy: Nhƣ hƣ không, không có mƣời phƣơng, Ðại thừa 

cũng không có mƣời phƣơng, cũng không có dài ngắn, vuông tròn, xanh, 

vàng đỏ, trắng. Ðại thừa cũng nhƣ vậy. 

Hỏi: Hƣ không có thể nhƣ vậy, là pháp vô vi, không có sắc, không phƣơng 

hƣớng, còn Ðại thừa là pháp hữu vi, là sắc pháp, đó là bố thí, trì giới v.v... 

làm sao nói cùng với hƣ không bình đẳng? 

Ðáp: Sáu Ba la mật có hai thứ là thế gian và xuất thế gian. Thế gian là hữu 

vi, sắc pháp, chẳng đồng với hƣ không. Xuất thế gian cùng với nhƣ nhƣ, 

pháp tánh, thật tế, hòa hợp với trí tuệ nên giống nhƣ hƣ không. Từ sau khi 

chứng đƣợc Vô sinh pháp nhẫn, không có phân biệt nhƣ hƣ không. 

Lại nữa, nhƣ Phật dùng trí vô ngại, quán thật tƣớng nhƣ hƣ không ngƣời 

khác thời không đƣợc nhƣ vậy, vì trí tuệ không đƣợc thanh tịnh rốt ráo. 

Lại nữa, Phật trƣớc sau nói các pháp rốt ráo không, nhƣ tƣớng Vô dƣ Niết 

bàn, nhƣ hƣ không, không  nên nghi ngờ. Các pháp khác cũng nhƣ  vậy, 

cho  đến  nhƣ  hƣ  không  chẳng  phải  nói,  chẳng  phải  chẳng  nói  cũng  nhƣ 

vậy. 

Hỏi Nhƣ  hƣ  không,  nói  là  không  có  gì  là  đủ,  cớ  sao  nói  không  có  các 

tƣớng? 

Ðáp: Bồ  tát  mới  phát  tâm,  tâm  đắm  trƣớc  các  pháp  nhân  duyên  trong 

ngoài,  vì  vậy nên Phật nói nhƣ hƣ không, không có các tƣớng, Ðại thừa 

cũng nhƣ vậy. 

KINH: Tu bồ đề! Nhƣ lời ông nói: Nhƣ hƣ không hàm thụ vô lƣợng vô biên 

vô  số  chúng  sinh,  Ðại  thừa  cũng  hàm  thụ  vô  lƣợng  vô  biên  vô  số  chúng 

sinh. Nhƣ vậy, nhƣ vậy! Tu bồ đề! Chúng sinh không có nên biết hƣ không 

không có; hƣ không không có nên biết Ðại thừa cũng không có. Vì nhân 

duyên ấy nên Ðại thừa hàm thụ vô lƣợng vô biên vô số chúng sinh, vì cớ 

sao?  Vì  chúng  sinh,  hƣ  không,  Ðại  thừa,  các  pháp  ấy  đều  không  thể  có 

đƣợc. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Ðại  thừa  không  có  nên  biết  vô  số  không  có;  vô  số 

không có nên biết vô lƣợng không có; vô lƣợng không có nên biết vô biên 

không có; vô biên không có nên biết hết thảy các pháp không có. Vì nhân 

duyên ấy, Tu bồ đề! Ðại thừa hàm thụ vô lƣợng vô biên vô số chúng sinh, 

vì sao? Vì chúng sinh, hƣ không, Ðại thừa, vô số, vô lƣợng, vô biên, hết 

thảy pháp ấy đều không thể có đƣợc. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ngã không có, cho đến kẻ biết, kẻ thấy không có, nên 

biết  nhƣ  nhƣ,  pháp  tánh,  thật  tế  không  có;  nhƣ  nhƣ,  pháp  tánh,  thật  tế 

không có, nên biết cho đến vô lƣợng vô biên vô số không có, vô lƣợng vô 

biên vô số không có, nên biết hết thảy pháp không có. Vì nhân duyên ấy, 

Tu bồ đề! Ðại thừa hàm thụ vô lƣợng vô biên vô số chúng sinh, vì sao? Vì 

chúng sinh cho đến kẻ biết, kẻ thấy; thật tế, cho đến vô lƣợng vô biên vô 

số, hết thảy pháp ấy đều không thể có đƣợc. 

Lại nữa, Tu bồ  đề!  Ngã không có cho đến kẻ biết kẻ  thấy không có, nên 

biết tánh bất khả tƣ nghì không có; tánh bất khả tƣ nghì không có, nên biết 

sắc,  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  không  có,  nên  biết  hƣ  không  không  có;  hƣ 

không không có, nên biết Ðại thừa không có; Ðại thừa không có, nên biết 

vô  số  không  có;  vô  số  không  có,  nên  biết  vô  lƣợng  không  có;  vô  lƣợng 

không có, nên biết vô biên không có; vô biên không có, nên biết hết thảy 

các pháp không có.  Vì nhân  duyên  ấy, Tu bồ đề!  Nên biết Ðại thừa hàm 

thụ vô lƣợng vô biên vô số chúng sinh, vì sao? Tu bồ đề! Vì ngã cho đến 

kẻ biết kẻ thấy v.v... hết thảy pháp đều không thể có đƣợc. 

Lại nữa, Tu bồ  đề!  Ngã không có cho đến kẻ biết kẻ  thấy không có, nên 

biết  mắt  không  có;  tai,  mũi,  lƣỡi,  thân,  ý  không  có;  mắt  cho  đến  ý  không 

có,  nên  biết  hƣ  không  không  có;  hƣ  không  không  có,  nên  biết  Ðại  thừa 

không  có;  Ðại  thừa  không  có,  nên  biết  vô  số  không  có;  vô  số  không  có, 

nên  biết  vô  lƣợng  không  có;  vô  lƣợng  không  có,  nên  biết  vô  biên  không 

có; vô biên không có, nên biết hết thảy các pháp không có. Vì nhân duyên 

ấy, Tu bồ đề! Ðại thừa hàm thụ vô lƣợng vô biên vô số chúng sinh, vì sao? 

Tu bồ đề! Ngã cho đến hết thảy các pháp đều không thể có đƣợc. 

Lại nữa, Tu bồ  đề!  Ngã không có cho đến kẻ biết kẻ  thấy không có, nên 

biết Thí ba la mật không có; Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, 

Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật không có; Bát nhã ba la mật không có, 

nên biết hƣ không không có; hƣ không không có; nên  biết Ðại thừa không 

có; Ðại thừa không có, nên biết vô lƣợng vô biên vô số không có; vô lƣợng 

vô  biên  vô  số  không  có,  nên  biết  hết  thảy  các  pháp  không  có.  Vì  nhân 

duyên ấy, Tu bồ đề! Ðại thừa hàm thụ vô lƣợng vô biến vô số chúng sinh, 

vì sao? Vì ngã, chúng sinh, cho đến hết thảy các pháp đều không thể có 

đƣợc. 

Lại nữa, Tu bồ  đề!  Ngã không có cho đến kẻ biết kẻ  thấy không có, nên 

biết “nội không” không có cho đến “ vô pháp hữu pháp không” không có; 

vô pháp hữu pháp không không có, nên biết hƣ không không có; hƣ không 

không có, nên biết Ðại thừa không có; Ðại thừa không có, nên biết vô số 

vô lƣợng vô biên không có; vô số vô lƣợng vô biên không có, nên biết hết 

thảy các pháp không có. Vì nhân duyên ấy, Tu bồ đề! Ðại thừa hàm thụ vô 

lƣợng vô biên vô số chúng sinh, vì sao? Vì ngã, chúng sinh, cho đến hết 

thảy các pháp đều không thể có đƣợc. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ngã, chúng sinh cho đến kẻ biết kẻ thấy không có, nên 

biết  bốn  niệm  xứ  không  có;  bốn  niệm  xứ  không  có,  cho  đến  mƣời  tám 

pháp không chung không có; mƣời tám pháp không chung không có, nên 

biết hƣ không không có; hƣ không không có, nên biết Ðại thừa không có; 

Ðại  thừa  không  có,  nên  biết  vô  số  vô  lƣợng  vô  biên  không  có;  vô  số  vô 

lƣợng  vô  biên  không  có,  nên  biết  hết  thảy  các  pháp  không  có.  Vì  nhân 

duyên  ấy,  Tu  bồ  đề!  Ðại  thừa  ấy  hàm  thụ  vô  lƣợng  vô  biên  vô  số  chúng 

sinh, vì sao? Vì ngã, chúng sinh, cho đến hết thảy các pháp đều không thể 

có đƣợc. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Ngã,  chúng  sinh  không  có,  cho  đến  kẻ  biết  kẻ  thấy 

không có, nên biết Tánh địa không có, cho đến Dĩ tác địa không có; Dĩ tác 

địa không có, nên biết hƣ không không có; hƣ không không có, nên biết 

Ðại  thừa  không  có;  Ðại  thừa  không  có,  nên  biết  vô  số  vô  lƣợng  vô  biên 

không  có;   vô  số  vô  lƣợng  vô  biên  không  có,  nên  biết  hết  thảy  các  pháp 

không  có.  Vì  nhân  duyên  ấy,  Ðại  thừa  hàm  thụ  vô  lƣợng  vô  biên  vô  số 

chúng  sinh,  vì  sao?  Vì  ngã,  chúng  sinh,  cho  đến  hết  thảy  các  pháp  đều 

không thể có đƣợc. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ngã, chúng sinh,cho đến kẻ biết kẻ thấy không có, nên 

biết  Tu  đà  hoàn  không  có;  Tu  đà  hoàn  không  có,  nên  biết  Tƣ  đà  hàm 

không có; Tƣ đà hàm không có, nên biết A na hàm không có; A na hàm 

không có, nên biết A la hán không có; A la hán không có, nên biết cho đến 

hết  thảy  các  pháp  không  có.  Vì  nhân  duyên  ấy,  Tu  bồ  đề!  Ðại  thừa  hàm 

thụ vô lƣợng vô biên vô số chúng sinh, vì sao? Tu bồ đề! vì ngã cho đến 

hết thảy các pháp đều không thể có đƣợc. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Ngã cho đến kẻ biết kẻ thấy không có, nên biết Thanh 

văn thừa không có; Thanh văn thừa không có, nên biết Bích chi Phật thừa 

không có; Bích chi Phật thừa không có, nên biết Phật thừa không có; Phật 

thừa  không  có,  nên  biết  ngƣời  Thanh  văn  không  có;  ngƣời  Thanh  văn 

không  có,  nên  biết  Tu  đà  hoàn  không  có;  Tu  đà  hoàn  không  có  cho  đến 

Phật không có; Phật không có, nên biết Trí nhất thiết chủng không có; Trí 

nhất thiết chủng không có, nên biết hƣ không không có; hƣ không không 

có, nên biết Ðại thừa không có; Ðại thừa không có, nên biết cho đến hết 

thảy các pháp không có. Vì nhân duyên ấy, Ðại thừa hàm thụ vô lƣợng vô 

biên  vô  số  chúng  sinh,  vì  sao?  Vì  ngã  cho  đến  hết  thảy  các  pháp  đều 

không thể có đƣợc, ví nhƣ, Tu bồ đề! Tánh Niết bàn hàm thụ vô lƣợng vô 

biên  vô  số  chúng  sinh,  Ðại  thừa  cũng  hàm  thụ  vô  lƣợng  vô  biên  vô  số 

chúng sinh. Vì nhân duyên ấy, Tu bồ đề! Nhƣ hƣ không hàm thụ vô lƣợng 

vô  biên  vô  sồ  chúng  sinh,  Ðại  thừa  cũng  nhƣ  vậy,  hàm  thụ  vô  lƣợng  vô 

biên vô số chúng sinh. 

LUẬN. Hỏi: Sao  không nói  hƣ  không  rộng  lớn  vô  biên  nên  hàm  thụ  hết 

thảy vật, mà lại nói hƣ không không có nên có thể hàm thụ hết thảy chúng 

sinh, mọi vật, Ðại thừa cũng không có? 

Ðáp: Hiện  thấy  hƣ  không  không  có,  hết  thảy  vạn  vật  đều  ở  trong  đó,  vì 

không có nên có thể hàm thụ. 

Hỏi: Tâm tâm số pháp cũng không hình chất, sao không hàm thụ hết thảy 

vạn vật? 

Ðáp: Tâm  tâm  số  pháp  có  tƣớng  giác  tri,  chẳng  phải  tƣớng  hàm  thụ.  Lại 

không có chỗ  ở, hoặc trong hoặc ngoài, hoặc gần hoặc  xa, chỉ do tƣớng 

phân biệt nên biết có tâm. Pháp hình sắc có chỗ ở, nhân chỗ có sắc nên 

biết có hƣ không, do sắc không dung thọ các vật nên biết hƣ không dung 

thọ các vật. Sắc với hƣ không trái nhau, sắc nếu không dung thọ, thời biết 

hƣ không dung thọ; nhƣ do vô minh nên biết có minh, do khổ nên biết có 

vui, nhân sắc không có nên nói có hƣ không, chứ không có tƣớng riêng. 

Lại nữa, tâm tâm số pháp còn có nghĩa không dung thọ, nhƣ tâm tà kiến 

không  dung  thọ  chánh  kiến,  tâm  chánh  kiến  không  dung  thọ  tà  kiến.  Hƣ 

không thời không nhƣ vậy, hết thảy đều dung thọ. 

Lại tâm tâm số pháp có tƣớng sinh diệt, là pháp có thể dứt, còn hƣ không 

thời không vậy. Tâm tâm số pháp và hƣ không đều đồng vô sắc, vô hình, 

chứ  không  đƣợc  nói  hoàn  toàn  không  khác.  Vì  vậy,  nên  trong  các  pháp, 

chỉ nói hƣ không có thể dung thọ hết thảy. 

Hỏi: Trƣớc tôi hỏi ý không phải vậy! Ý tôi hỏi cớ sao không nói hƣ không 

vì  vô lƣợng  vô biên  có thể dung thọ hết  thảy  vật, mà lại nói  vì không có 

nên dung thọ hết thảy vật? 

Ðáp: Tôi nói hƣ không không có tự tƣớng là đối đãi với sắc tƣớng mà nói 

hƣ không; nếu không có tự tƣớng thời không có hƣ không, làm sao nói nó 

vô lƣợng vô biên! 

Hỏi: Ông nói tƣớng dung thọ, tức là hƣ không, cớ sao nói không có? 

Ðáp: Tƣớng  dung  thọ  tức  là  không  có  sắc  tƣớng,  chỗ  sắc  không  đến 

đƣợc,  gọi  là  hƣ  không,  vì  vậy  nên  không  có  hƣ  không.  Nếu  thật  có  hƣ 

không, thời khi chƣa có sắc phải không có hƣ không; nếu chƣa có sắc đã 

có hƣ không, thời hƣ không vô tƣớng, vì sao? Vì chƣa có sắc. Nhân sắc 

nên  biết  có  hƣ  không,  có  sắc  nên  liền  biết  có  vô  sắc.  Nếu  trƣớc  có  sắc, 

sau có hƣ không, thời hƣ không là pháp tạo tác, pháp tạo tác thời không 

gọi  là  thƣờng.  Nếu  có  pháp  vô  tƣớng  là  không  thể  có  đƣợc,  vì  vậy  nên 

không có hƣ không. 

Hỏi: Nếu thƣờng có hƣ không, nhân sắc nên tƣớng hƣ không hiện rõ, vậy 

tƣớng hiện ra sau ấy ở hƣ không? 

Ðáp: Nếu  hƣ  không  trƣớc  không  có  tƣớng,  sau  có  tƣớng  cũng  không  có 

chỗ  ở.  Nếu  hƣ  không  trƣớc  có  tƣớng,  tƣớng  không  có  sở  tƣớng;  nếu 

trƣớc không có tƣớng, tƣớng cũng không có chỗ ở. Hoặc lìa tƣớng và vô 

tƣớng, vì tƣớng không có chỗ ở; nếu tƣớng không có chỗ ở, thời chỗ sở 

tƣớng cũng không có, chỗ sở tƣớng không có, nên tƣớng cũng không có. 

Lìa tƣớng và chỗ tƣớng ở, thì không còn có pháp. Vì vậy nên hƣ không 

không gọi là tƣớng, không gọi là sở tƣớng; không gọi là pháp, không gọi là 

phi pháp; không gọi là có, không gọi là không có. Dứt các ngôn ngữ thời 

vắng lặng nhƣ Vô dƣ Niết bàn. Các pháp khác cũng nhƣ vậy. 

Hỏi: Nếu hết thảy pháp nhƣ vậy tức là hƣ không, cớ sao còn lấy hƣ không 

làm ví dụ? 

Ðáp: Nhân quả các pháp đều là hƣ dối. Nhân vô minh nên có dối gạt tâm 

chúng sinh, chúng sinh đắm trƣớc nơi pháp đó mà không đắm trƣớc nơi 

hƣ không. Sáu trần dối gạt tâm chúng sinh, hƣ không tuy cũng dối gạt mà 

không hƣ vậy, vì vậy nên lấy hƣ không làm ví dự; lấy việc thô thiển phá 

việc vi tế. Nhƣ nhƣ không nhân nơi sắc nên chỉ có tên tác giả, không có 

pháp nhất định. Chúng sinh cũng nhƣ vậy, nhân năm uẩn hòa hợp nên chỉ 

có tên giả, cũng không có pháp nhất định. Ðại thừa cũng nhƣ thế, vì chúng 

sinh không, nên không có Phật, không có Bồ tát, vì có chúng sinh nên có 

Phật  có  Bồ  tát;  nếu  không  có  Phật,  không  có  Bồ  tát  thời  không  có  Ðại 

thừa.  Vì  vậy  nên  Ðại  thừa  hay  dung  thọ  vô  lƣợng  vô  biên  vô  số  chúng 

sinh; nếu có pháp thời không thể dung thọ vô lƣợng chƣ Phật và đệ tử. 

Hỏi: Nếu  thật  không  có  hƣ  không,  làm  sao  có  thể  dung  thọ  vô  lƣợng  vô 

biên vô số chúng sinh? 

Ðáp: Vì vậy nên Phật nói vì Ðại thừa không có nên vô số không có; vô số 

không  có  nên  vô  lƣợng  cũng  không  có;  vô  lƣợng  không  có  nên  vô  biên 

cũng không có, vô biên không có nên hết thảy pháp cũng không có, vì vậy 

nên có thể dung thọ. 

A  tăng  kỳ  (Asamkya)  là,  Tăng  kỳ,  Trung  Hoa  dịch  là  Số,  A  dịch  là  Vô. 

Chúng sinh và các pháp mỗi mỗi không thể có đƣợc biên tế, nên gọi là vô 

số. Ðếm mƣời phƣơng hƣ không xa gần không thể có đƣợc biên giới của 

nó,  nên  gọi  là  vô  số.  Phân  biệt  đếm  sáu  Ba  la  mật,  chủng  chủng  bố  thí, 

chủng chủng trì giới v.v... không có số lƣợng, đếm bao nhiêu chúng sinh 

đã lên xe (Chánh pháp), sẽ lên xe, hiện lên xe, không thể kể hết; ấy gọi là 

vô số. 

Lại nữa, có ngƣời nói bắt đầu đếm chỉ có một, chỉ có một, một một nên nói 

hai. Nhƣ vậy v.v... đều là một, không còn cách đếm khác; nếu đếm là một 

thời không có số (vô số). 

Có ngƣời nói: Hết thảy pháp do hòa hợp nên có tên gọi nhƣ bánh xe, vành 

bánh  xe,  cái  tay  hoa  xe,  cái  bầu  giữa  bánh  xe  hòa  hợp  nên  gọi  là  xe, 

không  có  thật  pháp  nhất  định.  Một  pháp  không  có  nên  nhiềupháp  cũng 

không, vì trƣớc một sau mới nhiều. 

Lại nữa, dùng số đếm sự vật, sự vật không có nên số đếm cũng không có, 

nên gọi là vô số. 

Vô lƣợng là nhƣ lấy đấu lƣờng vật, lấy trí tuệ lƣờng các pháp cũng nhƣ 

vậy.  Các  pháp  không,  nên  vô  số,  vô  số  nên  vô  lƣợng  vô  biên,  không  có 

thật trí, làm sao biết đƣợc định tƣớng các pháp? 

Vô lƣợng nên  vô biên, lƣợng là tổng tƣớng, biên là biệt tƣớng; lƣợng là 

tƣớng đầu, biên là tƣớng cuối cùng. 

Lại nữa, ngã cho đến kẻ biết kẻ thấy không có nên thật tế cũng không có; 

thật tế không có nên vô số cũng không có; vô số không có, nên vô lƣợng 

cũng không có;  vô  lƣợng không  có, nên vô biên cũng không có;  vô  biên 

không có, nên hết thảy pháp cũng không có. Vì vậy nên hết thảy pháp rốt 

ráo thanh tịnh. Ðại thừa dung thọ đƣợc hết thảy chúng sinh và pháp, vì hai 

việc nhân nhau, nếu không có chúng sinh thời không có pháp, nếu không 

có  pháp  thời  không  có  chúng  sinh.  Trƣớc,  tổng  tƣớng  nói  hết  thảy  pháp 

không,  sau  mỗi  mỗi  riêng  nói  các  pháp  không.  Thật  tế  là  diệu  pháp  sau 

cùng,  nó  cũng  không  có  huống  gì  các  pháp  khác.  Từ  tánh  bất  khả  tƣ 

lƣợng cho đến tánh Niết bàn,cũng nhƣ vậy. 

KINH: Tu  bồ  đề!  Nhƣ  ông  nói,  Ðại  thừa  ấy  chẳng  thấy  chỗ  đến,  chẳng 

thấy chỗ đi, chẳng thấy chỗ ở. Nhƣ vậy, nhƣ vậy! Tu bồ đề! Ðại thừa ấy 

chẳng thấy chỗ đến, chẳng thấy chỗ đi, chẳng thấy chỗ ở, vì sao? Tu bồ 

đề! Vì hết thảy các pháp tƣớng chẳng động, nên pháp ấy không chỗ đến, 

không  chỗ  đi,  không  chỗ  ở,  vì  sao?  Tu  bồ  đề!  Vì  sắc  không  từ  đâu  đến, 

cũng không đi đâu, cũng không ở chỗ nào; thọ, tƣởng, hành, thức không 

từ  đâu  đến,  cũng  không  đi  đâu,  cũng  không  ở  chỗ  nào.  Tu  bồ  đề!  Sắc 

pháp  không  từ  đâu  đến,  cũng  không  đi  đâu,  cũng  không  ở  chỗ  nào;  thọ, 

tƣởng,  hành,  thức  không  từ  đâu  đến,  cũng  không  đi  đâu,  cũng  không  ở 

chỗ nào. 

Tu bồ đề!  Sắc nhƣ  không từ đâu đến,  cũng không đi đâu, cũng không  ở 

chỗ  nào;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  nhƣ,  không  từ  đâu  đến,  cũng  không  đi 

đâu, cũng không ở chỗ nào. 

Tu bồ đề! Sắc tánh không từ đâu đến, cũng không đi đâu, cũng không  ở 

chỗ  nào;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức,  tánh,  không  từ  đâu  đến,  cũng  không  đi 

đâu, cũng không ở chỗ nào. 

Tu bồ đề! Sắc tƣớng, khôg từ đâu đến, cũng không đi đâu, cũng không ở 

chỗ nào; thọ, tƣởng, hành, thức tƣớng, không từ đâu đến, cũng không đi 

đâu, cũng không ở chỗ nào. 

Tu  bồ  đề!  Mắt,  pháp  mắt,  mắt  tánh  nhƣ,  mắt  tƣớng,  mắt  không  từ  đâu 

đến,  cũng  không  đi  đâu,  cũng  không  ở  chỗ  nào;  tai,  mũi,  lƣỡi,  thân,  ý, 

pháp  ý,  nhƣ  ý,  tánh  ý,  tƣớng  ý,  không  từ  đâu  đến,  cũng  không  đi  đâu, 

cũng không ở chỗ nào. Sắc, thanh, hƣơng, vị, xúc, pháp cũng nhƣ vậy. 

Tu  bồ  đề!  Ðịa  chủng,  pháp  địa  chủng,  nhƣ  địa  chủng,  tánh  địa  chủng, 

tƣớng địa chủng, không từ đâu đến, cũng không đi đâu, cũng không ở chỗ 

nào;  nƣớc,  lửa,  gió,  không,  thức  chủng,  pháp  thức  chủng,  nhƣ  thức 

chủng, tánh thức chủng, tƣớng thức chủng, cũng nhƣ vậy. 

Tu  bồ  đề!  Nhƣ  nhƣ,  pháp  nhƣ  nhƣ,  nhƣ  nhƣ,  tánh  nhƣ  nhƣ,  tƣớng  nhƣ 

nhƣ, không từ đâu đến, cũng không đi đâu, cũng không ở chỗ nào. 

Tu  bồ  đề!  Thật  tế,  pháp  thật  tế,  nhƣ  thật  tế,  tánh  thật  tế,  tƣớng  thật  tế, 

không từ đâu đến, cũng không đi đâu, cũng không ở chỗ nào. 

Tu bồ đề! Bất khả tƣ nghì, pháp bất khả tƣ nghì, nhƣ bất khả tƣ nghì, tánh 

bất khả tƣ nghì, tƣớng bất khả tƣ nghì, không từ đâu đến, cũng không đi 

đâu, cũng không ở chỗ nào. 

Tu bồ đề! Thí ba la mật, pháp Thí ba la mật, nhƣ Thí ba la mật, tánh Thí 

ba  la  mật,  tƣớng  Thí  ba  la  mật,  không  từ  đâu  đến,  cũng  không  đi  đâu, 

cũng  không  ở  chỗ  nào.  Giới  ba  la  mật,  Nhẫn  ba  la  mật,  Tấn  ba  la  mật, 

Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật, pháp Bát nhã ba la mật, nhƣ Bát nhã 

ba la mật, tánh Bát nhã ba la mật, tƣớng Bát nhã ba la mật, không từ đâu 

đến, cũng không đi đâu, cũng không ở chồ nào. 

Tu  bồ  đề!  Bốn  niệm  xứ,  pháp  bốn  niệm  xứ,  nhƣ  bốn  niệm  xứ,  tánh  bốn 

niệm xứ, tƣớng bốn niệm xứ, không từ đâu đến, cũng không đi đâu, cũng 

không ở chỗ nào; cho đến mƣời tám pháp không chung cũng nhƣ vậy. 

Tu bồ đề! Bồ tát, pháp Bồ tát, nhƣ Bồ tát, tánh Bồ tát, tƣớng Bồ tát, không 

từ đâu đến, cũng không đi đâu, cũng không ở chỗ nào. 

Phật,  pháp  Phật,  nhƣ  Phật,  tánh  Phật,  tƣớng  Phật,  không  từ  đâu  đến, 

cũng không đi đâu, cũng không ở chỗ nào; Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh 

giác, pháp, nhƣ, tánh, tƣớng, không từ đâu đến, cũng không đi đâu, cũng 

không ở chỗ nào. 

Tu bồ đề! Hữu  vi pháp, pháp hữu  vi  pháp, nhƣ hữu  vi pháp, tánh hữu  vi 

pháp,  tƣớng  hữu  vi  pháp,  không  từ  đâu  đến,  cũng  không  đi  đâu,  cũng 

không ở chỗ nào. 

Tu bồ đề!  Vô  vi pháp, pháp  vô  vi pháp,  nhƣ  vô  vi pháp, tánh  vô  vi pháp, 

tƣớng vô vi pháp, không từ đâu đến, cũng không đi đâu, cũng không ở chỗ 

nào. 

Do  nhân  duyên  ấy,  Tu  bồ  đề!  Ðại  thừa  không  thấy  chỗ  đến,  không  thấy 

chỗ đi, không thấy chỗ ở. 

LUẬN. Luận giả nói: Phật bảo Tu bồ đề: Cớ sao ông chỉ tán thán Ðại thừa 

không đến, không đi, không ở? Hết thảy pháp cũng nhƣ vậy, không đến, 

không đi, không ở, vì thật tƣớng hết thảy pháp chẳng động 

Hỏi: Các  pháp  hiện  có  đến,  đi,  có  thể  trông  thấy,  cớ  sao  nói  tƣớng  nó 

không động, không đến, không đi? 

Ðáp: Tƣớng đến, đi, trƣớc đã phá, nay sẽ nói lại: Trong Phật pháp không 

có ngã, không có chúng sinh, cho đến không có kẻ biết, kẻ thấy, nên kẻ 

đến kẻ đi không có; kẻ đến kẻ đi không có, nên tƣớng đến tƣớng đi cũng 

phải không có. 

Lại nữa, trong ba đời tìm tƣớng đi, không thể có đƣợc, vì cớ sao? Vì trong 

khi đã đi không đi, trong khi chƣa đi cũng không đi, lìa đã đi và chƣa đi, 

trong khi đi cũng không đi. 

Hỏi: Chỗ có thân động chuyển gọi là đi; trong đã đi và chƣa đi không thân 

động chuyển. Vì vậy nên khi đi, thân động chuyển, tức phải có đi? 

Ðáp: Không  phải  vậy!  Lìa  tƣớng  đi,  khi  đi  không  thể  có  đƣợc;  lìa  khi  đi, 

tƣớng đi không thể có đƣợc, làm sao nói khi đi có đi? 

Lại nữa, nếu khi đi có tƣớng đi, lý dáng lìa tƣớng đi có khi đi, vì sao? Vì 

ông nói khi đi có đi? 

Lại nữa, nếu khi đi có đi, thời nên có hai đi: Một là biết khi đi, hai là biết khi 

đi có đi. 

Hỏi: Nếu nhƣ vậy thời có lỗi gì? 

Ðáp: Nếu nhƣ vậy có hai ngƣời đi, vì sao? Vì lìa ngƣời đi không có tƣớng 

đi, nếu lìa ngƣời đi khi tƣớng đi, thì lìa tƣớng đi không có ngƣời đi, thế nên 

ngƣời đi không đi, ngƣời không đi cũng không đi; lìa đi và không đi, cũng 

không có đi. Ðến và ở cũng nhƣ vậy. 

Vì vậy, Phật nói pháp của ngƣời phàm phu hƣ dối không thật, tuy mắt thịt 

trông thấy không khác loài súc sinh, đều là không thể tin. Thế nên nói các 

pháp không đến không đi. không  ở cũng không động, sao  vậy? Nhƣ thế 

gọi là sắc, pháp sắc, nhƣ sắc, tánh sắc, tƣớng sắc. 

Sắc  là  việc  của  mắt  thấy,  chƣa  phân  biệt  tốt  xấu,  thật  không  thật,  tƣớng 

mình tƣớng khác; pháp sắc là chỉ vô thƣờng sinh diệt, bất tịnh v.v... Nhƣ 

sắc là sắc do hòa hợp có, nhƣ bọt nƣớc không bền chắc, ly tán thời không 

có, hƣ ngụy không thật, chỉ dối gạt mắt ngƣời. Sắc hiện tại nhƣ vậy, sắc 

quá khứ, vị lai cũng nhƣ vậy, nhƣ hiện tại lửa nóng, so sánh biết lửa quá 

khứ vị lai cũng nhƣ vậy. 

Lại  nữa,  nhƣ  chƣ  Phật  quán  sắc  tƣớng  rốt  ráo  thanh  tịnh  không,  Bồ  tát 

cũng nên quán nhƣ vầy:  Pháp sắc, nhƣ sắc, vì sao không giống nhƣ chỗ 

thấy của phàm phu? 

- Vì tánh nó tự nhƣ vậy. 

- Tánh ấy thâm diệu làm sao biết đƣợc? 

Do  lực  của  tƣớng  sắc  nên  biết  đƣợc.  Nhƣ  lửa  lấy  khói  làm  tƣớng,  thấy 

khói thời  biết có lửa. Thấy tƣớng  sắc nay  vô thƣờng,  phá  hoại, khổ  não, 

thô sáp mà biết tánh nó là vậy. Năm pháp ấy không đi không đến không ở, 

nhƣ trƣớc nói. Cho đến  vô  vi, pháp  vô  vi; nhƣ, tánh, tƣớng vô  vi, không 

đến không đi không ở cũng nhƣ vậy. 

KINH: Tu  bồ  đề!  Nhƣ  ông  nói,  Ðại  thừa  tiền  tế  (đời  trƣớc)  không  thể  có 

đƣợc, hậu tế không thể có đƣợc, trung tế không thể có đƣợc, thừa ấy ba 

đời bình đẳng, vì vậy nên gọi là Ðại thừa. Nhƣ vậy, nhƣ vậy! Tu bồ đề! Ðại 

thừa  ấy  tiền  tế  không  thể  có  đƣợc,  hậu  tế  không  thể  có  đƣợc,  trung  tế 

không thể có đƣợc, thừa ấy ba đời bình đẳng, vì vậy nên gọi là Ðại thừa, 

vì  sao?  Tu  bồ  đề!  Ðời  quá  khứ,  đời  quá  khứ  không;  đời  vị  lai,  đời  vị  lai 

không; đời hiện tại, đời hiện tại không; ba đời bình đẳng, ba đời bình đẳng 

không; Ðại thừa, Ðại thừa không; Bồ tát, Bồ tát không; vì sao? Tu bồ đề! 

Vì  Không  ấy  chẳng  phải  một,  chẳng  phải  hai,  chẳng  phải  ba,  chẳng  phải 

bốn, chẳng phải năm, chẳng phải khác. Vì vậy nên nói ba đời bình đẳng. 

Ấy là Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát, vì trong thừa ấy tƣớng đẳng chẳng 

đẳng  không  thể  có  đƣợc;  nhiễm  chẳng  nhiễm  không  thể  có  đƣợc;  sân 

chẳng sân không thể có đƣợc; si chẳng si không thể có đƣợc; mạn chẳng 

mạn  không  thể  có  đƣợc,  cho  đến  hết  thảy  pháp  lành,  pháp  chẳng  lành 

không thể có đƣợc. Trong thừa ấy thƣờng không thể có đƣợc, vô thƣờng 

không thể có đƣợc,  vui không thể có đƣợc, khổ không  thể có đƣợc, thật 

không thể có đƣợc, không không thể có đƣợc; ngã không thể có đƣợc, vô 

ngã không thể có đƣợc; cõi Dục không thể có đƣợc, cõi Sắc không thể có 

đƣợc, cõi Vô sắc không thể có đƣợc; độ cõi Dục không thể có đƣợc, độ 

cõi Sắc không thể có đƣợc, độ cõi Vô sắc không thể có đƣợc, vì sao? Vì 

Ðại thừa ấy tự pháp không thể có đƣợc. 

Tu bồ đề! Quá khứ sắc, quá khứ sắc không, vị lai, hiện tại sắc, vị lai, hiện 

tại sắc không; quá khứ thọ, tƣởng, hành, thức, quá khứ thọ, tƣởng, hành, 

thức không; vị lai, hiện tại thọ, tƣởng, hành, thức; vị lai, hiện tại thọ, tƣởng, 

hành, thức không. 

Trong  không,  sắc  quá  khứ  không  thể  có  đƣợc,  vì  sao?  Vì  trong  không, 

không cũng không thể có đƣợc, huống gì trong không, lại có sắc quá khứ 

đƣợc? Trong không, sắc vị lai hiện tại không thể có đƣợc, vì sao? Vì trong 

không, không cũng không thể có đƣợc, huống gì trong không có sắc vị lai 

hiện tại đƣợc. 

Trong không, thọ, tƣởng, hành, thức quá khứ không thể có đƣợc, vì sao? 

Vì trong không, không cũng không thể có đƣợc, huống gì trong không có 

thọ, tƣởng, hành, thức quá khứ đƣợc, trong không, thọ, tƣởng, hành, thức 

vị  lai  hiện  tại  không  thể  có  đƣợc  ,  vì  sao?  Vì  trong  không,  không  cũng 

không thể có đƣợc, huống gì trong không có thọ, tƣởng, hành, thức vị lai, 

hiện tại đƣợc. 

Tu bồ đề! Thí ba la  mật quá khứ không  thể có đƣợc, Thí ba la mật vị lai 

không thể có đƣợc, Thí ba la mật hiện tại không thể có đƣợc, trong ba đời 

bình  đẳng  Thí  ba  la  mật  cũng  không  thể  có  đƣợc,  vì  sao?  Vì  trong  bình 

đẳng, đời quá khứ không thể có đƣợc, đời vị lai không thể có đƣợc, đời 

hiện tại không thể có đƣợc; trong bình đẳng, bình đẳng cũng không thể có 

đƣợc,  huống  gì  trong  bình  đẳng  có  đời  quá  khứ,  đời  vị  lai,  đời  hiện  tại 

đƣợc. Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát 

nhã ba la mật cũng nhƣ vậy. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Trong  đời  quá  khứ  bốn  niệm  xứ  không  thể  có  đƣợc, 

cho  đến  trong  đời  quá  khứ  mƣời  tám  pháp  không  chung  không  thể  có 

đƣợc. Trong đời vị lai, hiện tại cũng nhƣ vậy. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Trong  ba  đời  bình  đẳng  bốn  niệm  xứ  không  thể  có 

đƣợc, trong ba đời bình đẳng cho đến mƣời tám pháp không chung không 

thể có đƣợc, vì sao? Vì trong bình đẳng bốn niệm xứ đời quá khứ không 

thể  có  đƣợc,  trong  bình  đẳng  bốn  niệm  xứ  đời  vị  lai  không  thể  có  đƣợc, 

trong bình đẳng bốn niệm xứ đời hiện tại không thể có đƣợc; trong bình 

đẳng,  bình  đẳng  cũng  không  thể  có  đƣợc;  huống  gì  trong  bình  đẳng  có 

bốn niệm xứ đời quá khứ, bốn niệm xứ đời vị lai, hiện tại đƣợc. Trong bình 

đẳng,  bình  đẳng  cũng  không  thể  có  đƣợc,  huống  gì  trong  bình  đẳng  có 

quá  khứ  cho  đến  mƣời  tám  pháp  không  chung  đƣợc;  đời  vị  lai,  hiện  tại 

cũng vậy. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Ngƣời  phàm  phu  đời  quá  khứ  không  thể  có  đƣợc, 

ngƣời phàm phu đời vị lai hiện tại không thể có đƣợc. Trong ba đời bình 

đẳng,  ngƣời  phàm  phu  cũng  không  thể  có  đƣợc,  vì  sao?  Vì  chúng  sinh 

không  thể  có  đƣợc,  cho  đến  kẻ  biết  kẻ  thấy  không  thể  có  đƣợc.  Thanh 

văn,  Bích  chi  Phật,  Bồ  tát,  Phật  trong  đời  quá  khứ  không  thể  có  đƣợc, 

Thanh văn, Bích chi Phật, Bồ tát, Phật trong đời vị lai, hiện tại không thể 

có đƣợc. Trong ba đời bình đẳng, Thanh văn, Bích chi Phật, Bồ tát, Phật 

không thể có đƣợc, vì sao? Vì chúng sinh không thể có đƣợc, cho đến kẻ 

biết kẻ thấy không thể có đƣợc. 

Nhƣ vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú trong Bát nhã ba la mật học tƣớng 

ba đời bình đẳng, sẽ đầy đủ Trí nhất thiết chủng, ấy gọi là Ðại thừa của Bồ 

tát ma ha tát; nghĩa là tƣớng ba đời bình đẳng. 

Bồ tát ma ha tát trú trong thừa ấy vƣợt trên hết thảy thế gian ngƣời, trời, A 

tu la, thành tựu Tát bà nhã. 

Bấy  giờ,  Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Lành  thay,  lành 

thay!  Ðại  thừa  của  Bồ  tát  ma  ha  tát,  vì  sao?  Vì  các  Bồ  tát  quá  khứ  nơi 

thừa ấy học đƣợc Trí nhất thiết chủng, các Bồ tát vị lai cũng ở nơi thừa ấy 

học và dẽ đƣợc Trí nhất thiết chủng. Bạch đức Thế Tôn! Các Bồ tát trong 

mƣời  phƣơng  vô  lƣợng  vô  số  thế  giới  hiện  nay  cũng  ở  nơi  thừa  ấy  học 

đƣợc Trí nhất thiết chủng. Vì vậy nên, bạch đức Thế Tôn! Thừa ấy thật là 

Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát. 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề!  Nhƣ  vậy,  nhƣ  vậy!  Chƣ  Phật  quá  khứ  vị  lai,  hiện  tại 

nơi Ðại thừa ấy học, đã đƣợc Trí nhất thiết chủng, sẽ đƣợc, nay đƣợc. 

LUẬN: Luận  giả  nói:  Tu  bồ  đề  lƣợc  tán  thán  Ðại  thừa  ầy  tiền  tế,  hậu  tế, 

trung tế không thể có đƣợc, vì ba đời bình đẳng nên gọi là Ðại thừa. Nay 

Phật  diễn  rộng  lời  tán  thán  của  Tu  bồ  đề:  Ba  đời  tại  sao  không  thể  có 

đƣợc?  Ðời  quá  khừ,  đời  quá  khứ  không,  đời  vị  lai,  đời  vị  lai  không,  đời 

hiện  tại,  đời  hiện  tại  không,  nên  không  thể  có  đƣợc.  Ba  đời  bình  đẳng, 

bình đẳng là không. Ðại thừa, Ðại thừa tự không; Bồ tát, Bồ tát tự không; 

ấy  là  ý  nghĩa  của  tƣớng  không  trong  ba  đời.  Tƣớng  ba  đời  không,  nhƣ 

trƣớc  đã  nói.  Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên  của  không.  Nghĩa  là 

không,  tƣớng  không,  chẳng  phải  một,  chẳng  phải  hai,  chẳng  phải  ba, 

chẳng phải bốn, chẳng phải năm v.v..., chẳng khác, chẳng hợp, chẳng tán, 

không có phân biệt. Thế nên ba đời bình đẳng tƣớng không, vì không có 

gì, bình đẳng ấy cũng không 

Bồ tát hiểu đƣợc ba đời bình đẳng nhƣ vậy, không cho từ đời vô thỉ lại đây 

làm mệt chán, không cho đời vị lai vô biên làm khó khăn,  ấy là Bồ tát ba 

đời bình đẳng, gọi là Ðại thừa. Trong Ðại thừa ấy tƣớng bình đẳng không 

thể có đƣợc, tƣớng không bình đẳng cũng không thể có đƣợc. Ðƣợc Tam 

muội về ba đời bình đẳng ấy, phá tƣớng bất bình đẳng. Vì đối đãi, bất bình 

đẳng nên có đẳng, bất bình đẳng rốt ráo không có nên đẳng cũng không 

có. Muốn, chẳng muốn, cho đến ba cõi độ ba cõi, là pháp đối đãi cũng nhƣ 

vậy. Trong đây Phật tự nói: Các pháp ấy đều do nhân duyên hòa hợp nên 

không có tự tánh, tự tánh không có nên không. 

Lại nữa, sắc quá khứ, tƣớng sắc quá khứ không; vị lai, hiện tại cũng nhƣ 

vậy. Nhƣ sắc, bốn uẩn khác cũng nhƣ vậy, vì sao? Vì trong không, tƣớng 

không thể có đƣợc, huống gì trong không có tƣớng ba đời năm uẩn đƣợc. 

Bồ  tát  quán  năm  uẩn  không,  dứt  tham  dục,  đi  vào  đạo,  là  Thí  ba  la  mật 

v.v... cũng nhƣ năm uẩn, trong ba đời không thể có đƣợc, vì ba đời bình 

đẳng, bình đẳng tức là không. Trong  bình đẳng ấy, Thí ba la mật  không 

thể có đƣợc. 

Hỏi: Cớ sao ba đời và trong ba đời bình đẳng, Thí ba la mật không thể có 

đƣợc? 

Ðáp: Trong các pháp bình đẳng không có ba đời, trong bình đẳng, tƣớng 

bình đẳng cũng không thể có đƣợc, huống gì có ba đời. Năm Ba la mật 

khác cho đến mƣời tám pháp không chung cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, trong ba đời tƣớng phàm phu không thể có đƣợc, Thanh văn cho 

đến  Phật  cũng  không  thể  có  đƣợc;  vì  chúng  sinh  không  vậy.  Bồ  tát  trú 

trong Bát nhã ba la  mật học ba đời bình đẳng không nhƣ  vậy, nhóm các 

công đức lành, liền đầy đủ Trí nhất thiết chủng. Phật nói Bồ tát trú đƣợc 

ba đời bình đẳng nhƣ vậy, thời vƣợt trên hết thảy thế gian trời, ngƣời và A 

tu la. 

Khi ấy Tu bồ đề, tán thán rằng: Lành thay, lành thay! Ðại thừa lợi ích các 

Bồ tát, vì sao? Vì các Bồ tát quá khứ học Ðại thừa ấy, đƣợa Trí nhất thiết 

chủng; chƣa đƣợc, nay đƣợc cũng nhƣ vậy. 

Có  ngƣời  nói:  Không  có  nhân  duyên  đƣợc  thanh  tịnh,  cũng  không  có 

nhân  duyên  nhiễm  cấu  uế,  lớn  nhỏ,  tốt  xấu,  trói  mở  đều  do  vô  chủ  đƣa 

đến.Có ngƣời nói: Tốt xấu, trói mở, thời tiết đến thì tự đƣợc. Có ngƣời nói: 

Phƣớc đức thành tựu nên đƣợc Phật đạo. Có ngƣời nói: Chỉ đƣợc thật trí 

tuệ thanh tịnh mới đƣợc Phật đạo. 

Những ngƣời nói nhƣ vậy đều là phi nhân duyên, ít nhân duyên, Tu bồ đề 

không tán thán. Nay Phật bỏ phi nhân duyên, cũng bỏ nhân duyên, không 

đầy đủ; mà nói nhân duyên đầy đủ, đó là sáu Ba la mật, ba đời Bồ tát học 

thừa ấy đầy đủ, đƣợc thành đạo. Phật cũng đƣợc Tu bồ đề tán thán nói: 

Lành thay ! lành thay! 

(Hết cuốn 51 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 52 

GIẢI THÍCH: PHẨM HỘI TÔNG THỨ 24 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Tùy Thuận thứ 22) 

KINH: Bấy giờ Tuệ mạng Phú lâu na Di đa la ni tử bạch Phật rằng: Bạch 

đức Thế tôn! Phật trƣớc sai Tu bồ đề thuyết Bát nhã ba la mật cho các Bồ 

tát ma ha tát, sao nay bèn nói Ðại thừa? 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Con nói Ðại thừa sẽ không 

xa lìa Bát nhã ba la mật chăng? 

Phật dạy: Tu bồ đề, không! Ông nói Ðại thừa tùy thuận Bát nhã bala mật, 

không lìa Bát nhã ba la mật, vì sao? Vì hết thảy pháp lành, pháp trợ đạo, 

hoặc  pháp  Thanh  văn,  hoặc  pháp  Bích  chi  Phật,  hoặc  pháp  Bồ  đề,  hoặc 

pháp Phật, hết thảy pháp ấy đều nhiếp vào trong Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Những gì là pháp lành, pháp 

trợ đạo, pháp Thanh văn, pháp Bích chi Phật, pháp Bồ tát, pháp Phật đều 

nhiếp vào trong Bát nhã ba la mật? 

Phật bảo Tu bồ đề: Ðó là Thí ba la mật, Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, 

Tấn  ba  la  mật,  Thiền  ba  la  mật,  Bát  nhã  ba  la  mật,  bốn  niệm  xứ,  bốn 

chánh  cần,  bốn  nhƣ  ý  túc,  năm  căn,  bảy  giác  phần,  tám  Thánh  đạo, 

không,  vô  tƣớng,  vô  tác,  giải  thoát  môn,  Phật  mƣời  lực,  bốn  điều  không 

sợ,  bốn  trí  vô  ngại,  đại  từ  đại  bi,  mƣời  tám  pháp  không  chung,  tƣớng 

không sai lầm, thƣờng xả hành. Tu bồ đề! Cùng các pháp lành khác, pháp 

trợ  đạo,  hoặc  pháp  Thanh  văn,  hoặc  pháp  Bích  chi  Phật,  hoặc  pháp  Bồ 

tát, hoặc pháp Phật đều nhiếp vào trong Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề! Hoặc Ðại thừa, hoặc Bát nhã ba la mật, Thiền ba la mật, Tấn ba 

la  mật,  Nhẫn  ba  la  mật,  Giới  ba  la  mật,  Thí  ba  la  mật,  hoặc  sắc,  thọ, 

tƣởng, hành, thức, nhãn và sắc, nhãn thức, nhãn xúc, các thọ do nhãn và 

xúc làm duyên phát sinh, cho đến ý và pháp, ý thức, ý xúc, các thọ do ý và 

xúc làm duyên phát sinh; địa chủng cho đến thức chủng, bốn niệm xứ cho 

đến tám Thánh đạo  phần, không  vô tƣớng, vô tác giải thoát môn và các 

pháp lành hoặc hữu lậu,  hoặc  vô lậu, hoặc hữu  vi, hoặc  vô  vi; hoặc Khổ 

đế, Tập đế, Diệt đế, Ðạo đế, hoặc cõi Dục, hoặc cõi Sắc, hoặc cõi Vô sắc; 

hoặc  nội  không  cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp  pháp  không;  các  môn  Tam 

muội,  các  môn  Ðà  la  ni;  Phật  mƣời  lực  cho  đến  mƣời  tám  pháp  không 

chung; hoặc Phật pháp, hoặc Phật pháp tánh, nhƣ nhƣ, thật tế, bất khả tƣ 

nghì tánh, Niết bàn; hết thảy các pháp ấy đều không hợp không tán, không 

sắc, không hình, không đối, chỉ một tƣớng đó là vô tƣớng. 

Tu bồ đề! Do nhân duyên ấy, nên ông nói Ðại thừa tùy thuận Bát nhã ba la 

mật, vì sao? Tu bồ đề! Vì Ðại thừa không khác Bát nhã ba la mật, Bát nhã 

ba la mật không khác Ðại thừa; Bát nhã ba la mật và Ðại thừa không hai 

không khác. Thí ba la mật không khác Ðại thừa, Ðại thừa không khác Thí 

ba la mật; Thí ba la mật và Ðại thừa không hai không khác, cho đến Thiền 

ba la mật cũng nhƣ vậy. 

Tu  bồ  đề!  Bốn  niệm  xứ  không  khác  Ðại  thừa,  Ðại  thừa  không  khác  bốn 

niệm  xứ; bốn niệm  xứ  và Ðại thừa  không hai không khác; cho đến mƣời 

tám pháp không chung không khác Ðại thừa, Ðại thừa không khác mƣời 

tám pháp không chung; mƣời tám pháp không chung và Ðại thừa không 

hai không khác. 

Tu bồ đề! Do nhân duyên ấy, nên ông nói Ðại thừa tức là nói Bát nhã ba la 

mật. 

LUẬN: Luận giả nói: Phú lâu na tuy tự mình không nghi, chỉ vì kẻ tân học 

độn căn không hiểu nghĩa một mà tên gọi khác, nên đặt câu hỏi. Tu bồ đề 

liền đem việc ấy bạch Phật: Phật pháp thậm thâm, điều con nói sẽ không 

có lỗi chăng? Phật đáp: Ông nói Ðại thừa tùy thuận Bát nhã, không có sai 

trái. Nghĩa là lúc đầu đã luận rồi, nay Phật dạy cho nhân duyên tùy thuận; 

đó là hết thảy pháp lành thuộc ba thừa, đều tụ hợp vào trong Bát nhã ba la 

mật,  vì  cớ sao? Vì hết thảy pháp lành của ba thừa đều  vì Niết bàn. Cửa 

vào Niết bàn có ba: Hết thảy pháp đều vào cửa không, cửa vô tƣớng, vô 

tác.  Nhƣ  trì  giới  hay  sinh  thiền  định,  thiền  định  hay  sinh  thật  trí  tuệ,  vì 

không nhiễm trƣớc thế gian. 

Những gì là pháp trợ đạo của ba thừa  nhiếp ở trong Bát nhã? Ðó là sáu 

Ba la mật, ba mƣơi bảy phẩm, ba cửa giải thoát, Phật mƣời lực, bốn việc 

không  sợ,  bốn  trí  vô  ngại,  đại  từ  đại  bi,  mƣời  tám  pháp  không  chung, 

tƣớng  không sai lầm, thƣờng  xả hành. Trong đó  ba mƣơi  bảy phẩm,  ba 

cửa giải thoát, là pháp chung của ba thừa, sáu Ba la mật là pháp của Bồ 

tát, mƣời lực cho đến thƣờng xả hành là pháp của Phật. 

Có ngƣời nói: Sáu Ba la mật có đầy đủ, có không đầy đủ. Không đầy đủ là 

pháp chung cả hai thừa, đầyđủ là pháp riêng của Bồ tát. 

Lại  nữa,  Ðại  thừa  không,  Bát  nhã  ba  la  mật  cũng  không,  nghĩa  không  là 

một. Tu bồ đề tùy thuận không lầm, nhƣ Bát nhã ba la mật không, năm Ba 

la mật cho đến nhƣ nhƣ, pháp tánh, thật tế, bất khả tƣ nghì tánh, Niết bàn, 

cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, từ Bát nhã ba la mật cho đến Niết bàn, đều là không hợp không 

tán,  không  sắc,  không  hình,  không  đối  chỉ  một  tƣớng  đó  là  vô  tƣớng.  Vì 

đồng tƣớng nên nói Ðại thừa là Bát nhã Ba la mật, Ðại thừa và Bát nhã 

không hai không khác vậy. 

---o0o--- 



GIẢI THÍCH: PHẨM MƯỜI VÔ THỨ 25 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Vô Biên Tế thứ 23) 

KINH: Tuệ mạng Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bồ tát ma 

ha  tát,  tiền  tế  không  thể  có  đƣợc,  hậu  tế  không  thể  có  đƣợc,  trung  tế 

không thể có đƣợc. Vì sắc vô biên nên biết Bồ tát ma ha tát cũng vô biên; 

vì thọ, tƣởng, hành, thức vô biên, nên biết Bồ tát ma ha tát cũng vô biên. 

Sắc là Bồ tát ma ha tát cũng không thể có đƣợc; thọ, tƣởng, hành, thức là 

Bồ tát ma ha tát là cũng không thể có đƣợc. Nhƣ vậy, bạch Thế Tôn! Nơi 

hết thảy chủng, hết thảy chỗ tìm Bồ tát không thể có đƣợc. Bạch Thế tôn! 

Con sẽ dạy Bát nhã ba la mật cho những Bồ tát nhƣ thế nào? Bạch Thế 

Tôn!  Bồ  tát  ma  ha  tát  chỉ  có  danh  tự,  nhƣ  nói  danh  tự  ngã,  ngã  rốt  ráo 

chẳng sinh, giống nhƣ ngã; các pháp cũng nhƣ vậy, không có tự tánh. 

Những sắc gì rốt ráo không sinh; những thọ. tƣởng, hành, thức gì rốt ráo 

không  sinh?  Bạch  Thế  Tôn!  Rốt  ráo  không  sinh  không  gọi  là  sắc,  rốt  ráo 

không sinh không gọi là thọ, tƣởng, hành, thức. Bạch Thế Tôn! Nếu pháp 

rốt ráo không sinh, nên dạy đó là Bát nhã ba la mật ƣ? Lìa rốt ráo không 

sinh  cũng  không  có  Bồ  tát  tu  hành  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác. 

Nếu Bồ tát nghe nói lời này mà tâm không chìm đắm ƣu hối, không kinh, 

không hãi, không sợ, nên biết Bồ tát ma ha tát nhƣ vậy, có thể tu hành Bát 

nhã ba la mật. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Do nhân duyên gì nên nói Bồ tát ma ha tát tiền tế 

không  thể  có  đƣợc,  hậu  tế  không  thể  có  đƣợc,  trung  tế  không  thể  có 

đƣợc? 

Tu bồ đề! Do nhân duyên gì nên nói sắc vô biên, nên biết Bồ tát cũng vô 

biên? Thọ, tƣởng, hành, thức vô biên, nên biết Bồ tát cũng vô biên? 

Tu  bồ  đề!  Do  nhân  duyên  gì  nên  nói  sắc  là  Bồ  tát  cũng  không  thể  có 

đƣợc? Thọ, tƣởng, hành, thức là Bồ tát cũng không thể có đƣợc? 

Tu bồ đề! Do nhân duyên gì nên nói nơi hết thảy chủng, hết thảy chỗ tìm 

Bồ  tát  không  thể  có  đƣợc,  nên  dạy  Bát  nhã  ba  la  mật  cho  những  Bồ  tát 

nhƣ thế nào? 

Tu bồ đề! Do nhân duyên gì nên nói Bồ tát chỉ có danh tự? 

Tu bồ đề! Do nhân duyên gì nên nhƣ nói danh tự ngã, ngã rốt ráo không 

sinh, nhƣ ngã, các pháp cũng nhƣ vậy, đều không có tự tánh? 

Tu bồ đề! Những sắc gì rốt ráo không sinh? Những thọ, tƣởng, hành, thức 

gì rốt ráo không sinh? 

Tu bồ đề! Do nhân duyên gì nên nói rốt ráo không sinh không gọi là sắc; 

rốt ráo không sinh không gọi là thọ, tƣởng, hành, thức? 

Tu bồ đề! Do nhân duyên gì nên nói nếu pháp rốt ráo không sinh, nên dạy 

Bát nhã ba la mật ấy chăng? 

Tu bồ đề! Do nhân duyên gì nên nói lìa rốt ráo không sinh thì cũng không 

có Bồ tát tu hành Vô thƣợng Chánh đẳng chánh giác? 

Tu  bồ  đề!  Do  nhân  duyên  gì  nên  nói,  nếu  Bồ  tát  nghe  lời  nói  ấy  mà  tâm 

không chìm đắm, không ƣu hối, không kinh, không hãi, không sợ, nếu tu 

hành đƣợc nhƣ vậy, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật? 

Bấy giờ, Tu bồ đề trả lời Xá lợi phất rằng: Vì chúng sinh không có nên Bồ 

tát  tiền  tế  không  thể  có  đƣợc,  vì  chúng  sinh  không,  nên  Bồ  tát  tiền  tế 

không thể có đƣợc; vì chúng sinh lìa, nên Bồ tát tiến tế không thể có đƣợc. 

Xá lợi phất! Vì sắc không có nên tiền tế không thể có đƣợc; vì thọ, tƣởng, 

hành, thức không có nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc;  vì sắc không 

nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc; vì thọ, tƣởng, hành, thức không nên 

Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc; vì sắc lìa nên Bồ tát tiền tế không thể có 

đƣợc; vì thọ, tƣởng, hành, thức lìa nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc. 

Xá lợi phất! Vì sắc tánh không có nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc; vì 

thọ,  tƣởng,  hành,  thức  tánh  không  có  nên  Bồ  tát  tiền  tế  không  thể  có 

đƣợc. 

Xá  lợi  phất!  Vì  Thí  ba  la  mật  không  có  nên  Bồ  tát  tiền  tế  không  thể  có 

đƣợc; vì Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, 

Bát nhã ba la mật không có nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc, vì sao? 

Xá lợi phất! Vì trong không, tiền tế không thể có đƣợc, hậu tế không thể có 

đƣợc, trung tế không thể có đƣợc. Không chẳng khác Bồ tát, Bồ tát chẳng 

khác  tiền  tế.  Xá  lợi  phất!  Không,  Bồ  tát,  tiền  tế,  các  pháp  ấy  không  hai 

không khác. Do nhân duyên ấy nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc. 

Xá lợi phất! Vì Thí ba la mật không nên Thí ba la mật lìa, vì Thí ba la mật 

tánh  không  có,  nên  Bồ  tát  tiền  tế  không  thể  có  đƣợc;  vì  Giới  ba  la  mật, 

Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật không 

nên Bát nhã ba la mật lìa, vì Bát nhã ba la mật tánh không có, nên Bồ tát 

tiền  tề  không  thể  có  đƣợc,  vì  cớ  sao?   Xá  lợi  phất!  Trong  không  tiền  tế 

không  thể  có  đƣợc,  hậu  tế  không  thể  có  đƣợc,  trung  tế  không  thể  có 

đƣợc.  Không  chẳng  khác  Bồ  tát,  Bồ  tát  cũng  chẳng  khác  tiền  tế.  Xá  lợi 

phất! Không, Bồ tát, tiền tế không hai không khác. Do nhân duyên ấy, Xá 

lợi phất, nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Nội không không có nên Bồ tát tiền tế không thể có 

đƣợc,  cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp  không  không  có  nên  Bồ  tát  tiền  tế  

không  thể  có  đƣợc.  Vì  nội  không  không  nên  nội  không  lìa,  vì  nội  không 

tánh không có cho đến vô pháp hữu pháp không, vì không, vì lìa, vì tánh 

không có nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc. Các nghĩa khác nhƣ trê đã 

nói. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bốn niệm xứ không có nên Bồ tát tiền tế không thể có 

đƣợc;  bốn  niệm  xứ  vì  không,  vì  lìa,  vì  tánh  không  có  nên  Bồ  tát  tiền  tế 

không thể có đƣợc, cho đến mƣời tám pháp không chung không có, nên 

Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc; mƣời tám pháp không chung, vì không, 

vì lìa, vì  tánh không có, nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc. Các nghĩa 

khác  nhƣ  trên  đã  nói.  Do  nhân  duyên  ấy,  Xá  lợi  phất,  nên  Bồ  tát  tiền  tế 

không thể có đƣợc. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Hết thảy môn Tam muội, hết thảy môn Ðà la ni không 

có nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc; môn Tam muội, môn Ðà la ni vì 

không, vì lìa, vì tánh không có, nên Bồ tát tiền tế khôg thể có đƣợc. Các 

nghĩa khác nhƣ trên nói. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Pháp tánh không có, nên Bồ tát tiền tế không thể có 

đƣợc; pháp tánh vì không, vì lìa, vì tánh không có, nên Bồ tát tiền tế không 

thể có đƣợc, các nghĩa khác nhƣ trên đã nói. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Nhƣ nhƣ vì không có, vì không, vì lìa, vì tánh không 

có; thật tế vì không có, vì không, vì lìa, vì tánh không có; bất khả tƣ nghì 

tánh không có, vì không, vì lìa, vì tánh không có, nên Bồ tát tiền tế không 

thể có đƣợc. Các nghĩa khác nhƣ trên nói. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Vì Thanh văn không có nên Bồ tát tiền tế không thể 

có đƣợc; Thanh  văn vì không,  vì lìa,  vì tánh không có nên Bồ tát tiền tế 

không  thể  có  đƣợc;  Bích  chi  Phật  vì  không  có,  vì  không,  vì  lìa,  vì  tánh 

không có nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc; Phật vì không có, vì không, 

vì lìa,  vì tánh không  có nên Bồ tát tiền tế không thể có đƣợc; Vô thƣợng 

Chánh đẳng Chánh giác vì không có, cho đến vì tánh không có nên Bồ tát 

tiền tế không thể có đƣợc. 

Lại nữa, Trí nhất thiết chủng vì không có cho đến vì tánh không có, nên Bồ 

tát tiền tế không thể có đƣợc, vì sao? Xá lợi phất! Vì không, tiền tế không 

thể có đƣợc, hậu tế không thể có đƣợc, trung tế không thể có đƣợc, nên 

Bồ  tát  tiền  tế  không  thể  có  đƣợc.  Xá  lợi  phất!  Không  chẳng  khác  Bồ  tát, 

cũng  chẳng  khác  tiền  tế;  không,  Bồ  tát,  tiền  tế,  các  pháp  ấy  không  hai 

không khác. Do nhân duyên  ấy, Xá lợi phất, nên Bồ tát tiền tế không thể 

có đƣợc; hậu tế, trung tế cũng nhƣ vậy. 

LUẬN. Hỏi: Trƣớc đã nói Bồ tát, danh tự Bồ tát không thể có đƣợc, thì vì 

ai để nói Bát nhã ba la mật? Sao nay còn nói lại? 

Ðáp: Không  nên  hỏi  câu  ấy.  Vì  Tu  bồ  đề  tu  không  hạnh  đệ  nhất,  thƣờng 

ƣa  nói  không,  nếu  có  nói,  thì  cũng  thƣờng  đem  không  môn  để  lợi  ích 

chúng sinh. 

Lại nữa, trên mới lƣợc nói, trong đây lấy mƣời thứ để phân biệt rộng nghĩa 

Bồ tát không thể có đƣợc. Hành giả nếu quán các pháp không, tùy thuận, 

vô  tƣớng,  vô  tác,  vì  tâm  vô  tác  nên  không  muốn  có  tác  vi,  nhƣ  vậy  còn 

không  thể  tự  làm  lợi  ích  cho  mình,  huống  gì  làm  lợi  ích  cho  ngƣời!  Nếu 

ngƣời ở vào tâm hữu ngã thời có thể phân biệt các pháp tƣớng lành  và 

chẳng lành, nhóm các pháp lành, bỏ các pháp chẳng lành. Nay Phật dạy 

trong Bát nhã ba la mật không nên có tâm chấp ngã, không nên phân biệt 

các pháp, chỉ tu hành các thiện, việc ấy rất khó. Hành giả nghĩ rằng: Nếu 

không có ngã, thời  ai tu điều thiện? Nghĩ rằng: Trƣớc có ngã, nay  vì Bát 

nhã ba la mật nên không có, nên sinh tâm lo buồn. Vì thế nên Tu bồ đề nói 

lại: Ngã từ xƣa lại đây không có chứ chẳng phải trƣớc có nay không. Hành 

giả biết nhƣ vậy xƣa nay tự không có, nay không mất gì, cho nên không lo 

sợ; ví nhƣ cây lớn rễ sâu, không thể chặt một nhát mà đứt, phải dùng sức 

chặt nhiều búa mới đứt đƣợc. Bồ tát cũng nhƣ vậy, không thể nói một lần 

mà đƣợc, vì vậy nên phải phân biệt rộng. 

Tu bồ đề khi hỏi Phật, nghĩ rằng: Nếu quyết định có Bồ tát thời ba đời đều 

có, nay trong đời trƣớc không có Bồ tát, vì sao? Vì đời trƣớc không có bắt 

đầu,  đời  vị  lai  cũng  nhƣ  vậy,  vì  chƣa  có  nhân  duyên.  Trƣớc  sau  đối  đãi 

mới có trung gian, nếu không có trƣớc sau thời không có trung gian. Nếu 

cho năm uẩn là Bồ tát, năm uẩn không biên giới, do trƣớc do nhiều nhân 

duyên nói năm uẩn rốt ráo không, nên vô lƣợng vô biên, vô lƣợng vô biên 

nên đồng là pháp vô vi. Nếu Bồ tát vô biên, việc ấy không đúng. Do nhân 

duyên  ấy  nên  Bồ  tát  không  thể  có  đƣợc,  sẽ  thuyết  cho  ai?  Trong  tất  cả 

chỗ, tất cả chủng, tất cả thời tìm Bồ tát không thể có đƣợc, sẽ thuyết cho 

ai? Nhƣ ngã rốt ráo không sinh, không,  không có gì, năm uẩn cũng nhƣ 

vậy, rốt ráo không sinh, không có gì; đã không có chúng sinh và pháp năm 

uẩn, làm sao có Bồ tát? 

Hỏi: Chúng sinh và năm uẩn rốt ráo không sinh, ngƣời hiểu đƣợc pháp ấy 

tức là Bồ tát sao? 

Ðáp: Rốt ráo không sinh, không gọi là sắc, không gọi là thọ, tƣởng, hành, 

thức; vì sao? Vì năm uẩn là tƣớng sinh, trong rốt ráo không sinh không có 

tƣớng tự phân biệt ấy. Năm uẩn rốt ráo không sinh thì không thể đem ra 

giáo hóa; xa lìa rốt ráo không sinh, cũng không có Bồ tát hành đạo, vậy sẽ 

dạy ai? Bồ tát nghe nhƣ vậy, không sợ, không hãi, ấy là có thể tu hành Bồ 

tát đạo. 

Hỏi: Ngã với Bồ tát là một vật, cớ sao lấy ngã ví dụ Bồ tát? 

Ðáp: Trong Bát nhã ba la mật, hết thảy pháp đều không, đối với kẻ sơ học 

không tiện vì họ nói không, nên trƣớc tiên phải phân biệt tội phƣớc, bỏ tội 

tu phƣớc. Phƣớc đức quả  

báo  vô  thƣờng,  vô  thƣờng  nên  sinh  khổ,  thế  nên  bỏ  phƣớc,  nhàm  chán 

thế gian, cầu đạo vào Niết bàn. 

Bấy giờ, nên suy nghĩ rằng: Nhân nơi ngã nên sinh các phiền não, ngã ấy 

ở trong sáu thức tìm không thể có đƣợc, chỉ do điên đảo nên chấp ngã, 

thế  nên  hiểu  lý  vô  ngã  dễ,  dễ  nên  có  thể  lãng  thọ  giáo  hóa.  Nếu  nói  sắc 

không, thời khó hiểu, tuy tai nghe nói không, mắt thƣờng thấy thật có, thế 

nên  trƣớc  phá  cái  ngã  đối  với  tội  ác  sau  mới  phá  tất  cả  pháp.  Tất  cả 

những Phật tử đắc đạo tự biết tự chứng vô ngã, ngƣời chƣa đắc đạo thì 

tin các pháp không, chẳng thể nhƣ tin vô ngã; thế nên lấy vô ngã để ví dụ. 

Trong đây Tu bồ đề nói hết thảy pháp không, suy đến không có Bồ tát, nên 

dùng vô ngã để ví dụ, lấy nhỏ ví dụ lớn, nhƣ lấy đƣờng phèn ví dụ cam lồ. 

Hỏi: Xá lợi phất đã biết nghĩa không, vô ngã, có gì còn mỗi việc mỗi hỏi? 

Ðáp: Tu  bồ  đề  là  thuộc  hàng  Thanh  văn,  đức  không  bằng  Bồ  tát  mà  ở 

trƣớc Phật nói Bát nhã thâm sâu, thời tâm hàng Bồ tát mới học hoặc sinh 

nghi.  Trên  kia  Phật  khen  tuy  ông  nói  về  Ðại  thừa  tùy  thuận  Bát  nhã,  vẫn 

cho là Phật muốn thuận theo Tu bồ đề. Xá lợi phất muốn dứt cái nghi ấy, 

nên hỏi. 

Lại nữa, Phật muốn cùng Tu bồ đề nói Bát nhã cho đến rốt ráo, nên Xá lợi 

phất  mỗi  việc  mỗi  hỏi  khiến  Tu  bồ  đề  khéo  phân  biệt  thâm  nghĩa,  khiến 

mọi  ngƣời  kính  tin.  Vì  vậy  nên  hỏi  trong  quá  khứ  Bồ  tát  không  thể  có 

đƣợc, cho đến vẫn không sợ không hãi. Tu bồ đề đáp nghĩa: Ngã, chúng 

sinh, ngƣời chính là một vật, nhƣng khi chƣa đắc đạo gọi là phàm phu, khi 

mới  vào  đạo  cho  đến  A  la  hán  gọi  là  ngƣời  Thanh  văn.  Khi  quán  pháp 

nhân duyên ngộ lý không, chƣa sâu, ít thƣơng xót chúng sinh, gọi là ngƣời 

Bích chi Phật. Khi sâu vào pháp không, hành sáu Ba la mật, đại từ đại bi, 

ấy gọi là ngƣời Bồ tát. Vì công đức khác nhau nên tên gọi cũng khác. Nhƣ 

ngã, chúng sinh, ngƣời là một việc, mà do mắt thấy việc nên gọi là ngƣời 

ấy,  ý  biết  đƣợc  nên  gọi  là  ngƣời  biết,  thọ  khổ  vui  nên  gọi  là  ngƣời  thọ. 

Ngã, chúng sinh, ngƣời trƣớc đã nói do các nhân duyên không có nên Bồ 

tát  cũng  phải  không  có.  Thế  nên Tu  bồ đề  nói  với  Xá  lợi  phất:  Vì  chúng 

sinh không có nên trong ba đời không có Bồ tát. 

Hỏi: Do năm uẩn hòa hợp có Bồ tát, vậy Bồ tát lẽ phải không có, còn năm 

uẩn lẽ phải có? 

Ðáp: Vì phá việc ấy nên nói không có chúng sinh, không có ngã; không có 

ngã  thời  nên  năm  uẩn  không  thuộc  về  đâu;  không  thuộc  về  đâu  nên 

không, vì không nên không có Bồ tát. 

Hỏi: Nếu năm uẩn không, không tức là Bồ tát? 

Ðáp: Năm  uẩn  không  cũng  chẳng  phải  Bồ  tát.  Không,  không  có  gì  nên 

không có phân biệt. Năm uẩn lìa, năm uẩn vô tánh cũng không có Bồ tát, 

nếu nói không có Bồ tát thời ba đời đều không có. Quán các pháp thế gian 

năm uẩn v.v... và quán đạo pháp sáu Ba la mật v.v... ấy gọi là Bồ tát. Vì 

pháp ấy không nên Bồ tát cũng không. Trong đây Phật tử nói nhân duyên 

về các pháp không không khác Bồ tát, Bồ tát không khác các pháp không. 

Bồ  tát  không  và  ba  đời  không  không  hai  không  khác,  từ  pháp  sáu  Ba  la 

mật cho đến Trí nhất thiết chủng, tu theo pháp ấy nên gọi là Bồ tát. Vì các 

pháp ấy không, nên Bồ tát cũng không. Pháp không này Thanh văn, Bích 

chi  Phật  chứng  nhập  không  ấy  gọi  là  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật,  Thanh 

văn, Bích chi Phật chứng nhập nhân không, Bồ tát cũng nhƣ vậy. 

KINH: Nhƣ  Xá  lợi  phất  nói,  vì  sắc  vô  biên  nên  biết  Bồ  tát  cũng  vô  biên; 

thọ, tƣởng, hành, thức vô biên, nên biết Bồ tát cũng vô biên. 

Xá lợi phất! Sắc nhƣ hƣ không; thọ, tƣởng, hành, thức nhƣ hƣ không, vì 

sao? Xá lợi phất! Ví nhƣ hƣ không biên tế không thể có đƣợc, trung gian 

không thể có đƣợc, không có biên tế, không có trung gian, nên chỉ gọi là 

hƣ không. Nhƣ vậy, Xá lợi phất! Sắc biên tế không thể có đƣợc, trung gian 

không thể có đƣợc, vì sắc ấy không; trong không cũng không có biên tế, 

cũng  không  có  trung  gian;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  biên  tế  không  thể  có 

đƣợc, trung gian không thể có đƣợc, vì thức ấy không, trong không, không 

có biên tế, không có trung gian. Do nhân duyên  ấy, nên Xá lợi phất! Sắc 

không  biên  tế  nên  biết  Bồ  tát  cũng  không  có  biên  tế;  thọ,  tƣởng,  hành, 

thức  không  có  biên  tế,  nên  biết  Bồ  tát  cũng  không  có  biên  tế,  cho  đến 

mƣời tám pháp không chung nhƣ vậy. 

Nhƣ Xá lợi phất nói: Sắc là Bồ tát, ấy cũng không thể có đƣợc; thọ, tƣởng, 

hành, thức là Bồ tát cũng không thể có đƣợc. Xá lợi phất! Sắc, sắc tƣớng 

không, thọ, tƣởng, hành, thức, thức tƣớng không. Thí ba la mật, Thí ba la 

mật tƣớng không, cho đến Bát nhã ba la mật cũng nhƣ vậy. 

Nội  không,  tƣớng  nội  không  cũng  không,  cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp 

không, tƣớng vô pháp hữu pháp không cũng không, bốn niệm xứ, tƣớng 

bốn niệm xứ không, cho đến mƣời tám pháp không chung, mƣời tám pháp 

không chung tƣớng không. Nhƣ nhƣ, pháp tánh, thật tế, bất khả tƣ nghì 

tánh, bất khả tƣ nghì tánh tƣớng không; môn Tam muội, tƣớng môn Tam 

muội không; môn Ðà la ni, tƣớng môn Ðà la ni không; nhất thiết trí, tƣớng 

nhất  thiết  trí  không;  đạo  chủng  trí,  tƣớng  đạo  chủng  trí  không;  Trí  nhất 

thiết chủng, tƣớng Trí nhất thiết chủng không. 

Thanh văn thừa, tƣớng Thanh văn thừa không; Bích chi Phật thừa, tƣớng 

Bích  chi  Phật  thừa  không;  Phật  thừa,  tƣớng  Phật  thừa  không;  ngƣời 

Thanh văn, tƣớng ngƣời Thanh văn không; Bích chi Phật, tƣớng Bích chi 

Phật  không;  Phật,  tƣớng  Phật  không.  Trong  không,  sắc  không  thể  có 

đƣợc; thọ, tƣởng, hành, thức không thể có đƣợc. Do nhân duyên ấy, nên 

Xá lợi phất! Sắc là Bồ tát cũng không thể có đƣợc; thọ, tƣởng, hành, thức 

là Bồ tát cũng không thể có đƣợc. Nhƣ Xá lợi phất nói do nhân duyên gì 

nơi tất cả chủng, tất cả xứ, tìm Bồ tát không thể có đƣợc, thời sẽ dạy Bồ 

tát nào về Bát nhã ba la mật? 

Xá  lợi  phất!  Sắc  không  thể  có  đƣợc  trong  sắc,  sắc  không  thể  có  đƣợc 

trong thọ; thọ  không thể có đƣợc trong thọ, thọ không  thể có đƣợc trong 

sắc; thọ không thể có đƣợc trong tƣởng, tƣởng không thể có đƣợc trong 

tƣởng; tƣởng không thể có đƣợc trong sắc, thọ; tƣởng không thể có đƣợc 

trong hành; hành không thể có đƣợc trong hành; hành không thể có đƣợc 

trong sắc, thọ, tƣởng, hành không thể có đƣợc trong thức, thức không thể 

có đƣợc trong thức; thức không thể có đƣợc trong sắc, thọ, tƣởng, hành. 

Xá  lợi  phất!  Mắt  không  thể  có  đƣợc  trong  mắt,  mắt  không  thể  có  đƣợc 

trong tai; tai không thể có đƣợc trong tai, tai không thể có đƣợc trong mắt; 

tai  không  thể  có  đƣợc  trong  mũi,  mũi  không  thể  có  đƣợc  trong  mũi,  mũi 

không thể có đƣợc trong mắt; tai , mũi không thể có đƣợc trong lƣỡi; lƣỡi 

không  thể  có  đƣợc  trong  lƣỡi,  lƣỡi  khôg  thể  có  đƣợc  trong  mắt,tai,  mũi; 

lƣỡi  không  thể  có  đƣợc  trong  thân;  thân  không  thể  có  đƣợc  trong  thân, 

thân không thể có đƣợc trong mắt, tai, mũi, lƣỡi; thân không thể có đƣợc 

trong ý; ý không thể có đƣợc trong ý, ý không  thể có đƣợc trong mắt, tai, 

mũi,  lƣỡi,  thân.  Sáu  nhập,  sáu  thức,  sáu  xúc;  sáu  xúc  làm  nhân  duyên 

sinh thọ cũng nhƣ vậy. 

Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, nội không cho đến vô pháp hữu 

pháp không, bốn niệm xứ, cho đến mƣời tám pháp không chung, hết thảy 

môn Tam muội, hết môn Ðà la ni, tánh pháp cho đến Bích chi Phật pháp, 

Sơ địa cho đến Thập địa, Nhất thiết trí, Ðạo chủng trí, Trí nhất thiết chủng 

cũng nhƣ  vậy. Tu đà hoàn cho đến A la hán, Bích chi Phật, Bồ tát, Phật 

cũng nhƣ vậy. 

Bồ tát không thể có đƣợc trong Bồ tát, Bồ tát không thể có đƣợc trong Bát 

nhã ba la mật; Bát nhã ba la mật không thể có đƣợc trong Bát nhã ba la 

mật; Bát nhã ba la mật không thể có đƣợc trong Bồ tát. Trong Bát nhã ba 

la mật; giáo hóa là vô sở hữu không thể có đƣợc trong giáo hóa; giáo hóa 

là vô sở hữu, không thể có đƣợc trong giáo hóa, Bồ tát và Bát nhã ba la 

mật là vô sở hữu, không thể có đƣợc. 

Nhƣ vậy,Xá lợi phất! Hết thảy pháp là vô sở hữu không thể có đƣợc. Do 

nhân duyên ấy nên nơi hết thảy chủng, hết thảy xứ tìm Bồ tát không thể có 

đƣợc, nên dạy Bồ tát nào về Bát nhã ba la mật? 

Nhƣ Xá lợi phất nói: Do nhân duyên gì nên nói Bồ tát ma ha tát chỉ có giả 

danh?  Xá  lợi  phất!  Sắc  là  giả  danh;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  là  giả  danh. 

Tên sắc chẳng phải sắc; tên thọ, tƣởng, hành, thức là giả danh. Tên sắc 

chẳng  phải  sắc;  tên  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  chẳng  phải  thức,  vì  sao?  Vì 

tên, tƣớng tên không, nếu không thời chẳng phải Bồ tát. Do nhân duyên 

ấy, nên Xá lợi phất! Bồ tát chỉ có giả danh. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Thí  ba  la  mật  chỉ  có  danh  tự,  trong  danh  tự  chẳng 

phải có Thí ba la mật, trong Thí ba la mật chẳng phải có danh tự. Do nhân 

duyên ấy nên Bồ tát chỉ có giả danh; Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn 

ba la mật Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật chỉ có giả danh. Trong danh 

tự không có Bát nhã ba la mật, trong Bát nhã ba la mật không có danh tự. 

Do nhân duyên ấy, nên Bồ tát chỉ có giả danh. 

Xá lợi phất! Nội không chỉ có danh tự, cho đến vô pháp hữu pháp không 

chỉ có danh tự; trong danh tự không có nội không, trong nội không không 

có danh tự, vì sao? Vì danh tự và nội không đều không thể có đƣợc, cho 

đến vô pháp hữu pháp không cũng nhƣ vậy. Do nhân duyên ấy, nên Xá lợi 

phất! Bồ tát chỉ có giả danh. 

Xá lợi phất! Bốn niệm xứ chỉ có danh tự, cho đến mƣời tám  pháp không 

chung chỉ có danh tự, hết thảy môn Tam muội, hết môn Ðà la ni, cho đến 

Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. Do nhân duyên ấy, nên Xá lợi phất! Tôi 

nói Bồ tát chỉ có giả danh. 

Nhƣ Xá lợi phất nói: Do nhân duyên gì nên nói danh tự ngã rốt ráo không 

sinh?  Xá  lợi  phất!  Ngã  rốt  ráo  không  thể  có  đƣợc,  làm  sao  có  sinh,  cho 

đến  kẻ  biết  kẻ  thấy  rốt  ráo  không  thể  có  đƣợc,  làm  sao  có  sinh?  Xá  lợi 

phất!  Sắc  rốt  ráo  không  thể  có  đƣợc,  làm  sao  có  sinh,  thọ,  tƣởng,  hành, 

thức rốt ráo không thể có đƣợc, làm sao có sinh? Mắt rốt ráo không thể có 

đƣợc  cho  đến  ý  và  xúc  làm  nhân  duyên  sinh  thọ  rốt  ráo  không  thể  có 

đƣợc, làm sao có sinh? Thí ba la mật rốt ráo không thể có đƣợc, cho đến 

Bát nhã ba la mật rốt ráo không thể có đƣợc, làm sao có sinh? Nội không 

rốt  ráo  không  thể  có  đƣợc,cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp  không,  rốt  ráo 

không thể có đƣợc, làm sao có sinh? 

Bốn  niệm  xứ  rốt  ráo  không  thể  có  đƣợc,  cho  đến  mƣời  tám  pháp  không 

chung rốt  ráo không thể  có  đƣợc, làm sao có sinh? Các  môn Tam muội, 

các môn Ðà la ni rốt ráo không thể có đƣợc, làm sao có sinh? Thanh văn 

cho đến Phật rốt ráo không thể có đƣợc, làm sao sinh? 

Do nhân duyên ấy, nên Xá lợi phất! Tôi nói nhƣ danh tự ngã, ngã cũng rốt 

ráo không sinh. 

Luận. Hỏi: Tâm tâm số pháp vô hình, không thể thấy, nên có thể vô biên, 

còn sắc có hình, có thể thấy, làm sao vô biên? 

Ðáp: Không  chỗ  nào  không  có  sắc,  không  thể  trù  lƣợng  nó  xa  gần  nặng 

nhẹ đƣợc. Nhƣ Phật dạy: Bốn đại không nơi nào không có, nên gọi là đại, 

không thể dùng năm thức biết đƣợc gìới hạn của nó, không thể dùng cân 

đấu lƣợng nó nhiều ít nặng nhẹ đƣợc, nên nói sắc là vô biên. 

Lại nữa, sắc ấy ở thời quá khứ, lúc sơ thủy không thể có đƣợc, trong thời 

vị lai, không có giới hạn kiếp số nhiều nhƣ hằng hà sa, sắc sẽ có cùng tận, 

nên  không  có  ngần  mé  sau.  Ngần  mé  đầu,  ngần  mé  sau  không  có,  nên 

đoạn giữa cũng không có. 

Lại nữa, ngằn mé là tƣớng của sắc. Sắc ấy bị phân biệt phá tan nên ngần 

mé không thể có đƣợc, vì không có bản tƣớng. 

Lại nữa, pháp vô vi chẳng sinh chẳng diệt, nên vô số vô lƣợng vô biên, do 

pháp không quán quán sắc đều không, cùng với hƣ không và vô vi đồng 

tƣớng. Trong vô số vô lƣợng vô biên cho đến mảy may vi trần cũng không 

thể có đƣợc, huống gì Bồ tát? Thế nên nói năm uẩn vô biên, Bồ tát cũng 

vô biên. Nhƣ sắc vô biên, cho đến mƣời tám pháp không chung cũng nhƣ 

vậy, tùy theo tƣớng mà phân biệt nhƣ trƣớc nói. Năm uẩn ấy vô lƣợng vô 

biên vô số, nên không đƣợc nói sắc là Bồ tát. Bốn uẩn kia cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, sắc nếu lìa tâm tâm số pháp thời nhƣ cây cỏ ngói đá, làm sao gọi 

là  Bồ  tát?  Nếu  tâm  tâm  số  pháp  lìa  sắc  thời  không  có  chỗ  nƣơng  dựa, 

cũng không thể làm đƣợc gì, làm sao gọi là Bồ tát? 

Lại  nữa,  sáu  Ba  la  mật,  mƣời  tám  không,  ba  mƣơi  bảy  phẩm,  mƣời  lực, 

cho  đến  mƣời  tám  pháp  không  chung,  nhƣ  nhƣ,  pháp  tánh,  thật  tế,  bất 

khả  tƣ  nghì  tánh,  ba  môn  giải  thoát,  môn  Ðà  la  ni,  các  môn  Tam  muội, 

Nhất  thiết  trí  (Tát  bà  nhã),  Ðạo  chủng  trí,  Trí  nhất  thiết  chủng,  ba  thừa, 

ngƣời ba thừa, hoặc tu hoặc quán các pháp ấy, gọi là Bồ tát. Các pháp ấy 

đều vì tự tƣớng không nên không, đó là Thí ba la mật, Thí ba la mật tƣớng 

không cho đến Phật, Phật tƣớng không. 

Hết thảy xứ là năm uẩn, mƣời hai nhập, mƣời tám giới, cho đến Trí nhất 

thiết chủng. 

Hết thảy chủng là mƣời tám không, ba môn giải thoát, Bát nhã ba la mật, 

quán hoặc thƣờng hoặc vô thƣờng v.v... vào một môn, hai môn, cho đến 

vô lƣợng môn v.v... ấy gọi là hết thảy chủng. Nơi xứ và chủng đó tìm cầu 

Bồ tát không thể có đƣợc. 

Lại vì nơi tự pháp không có tự pháp, cũng không có tha pháp, nhƣ trong 

đây nói sắc, không thể có đƣợc trong sắc, không thể có đƣợc trong thọ; 

thọ không thế đƣợc trong thọ, thọ không thể có đƣợc trong sắc, cho đến 

Bát  nhã  ba  la  mật  không  thể  có  đƣợc  trong  Bát  nhã  ba  la  mật,  cho  đến 

giáo hóa không thể có đƣợc trong giáo hóa. Chỉ có danh tự, năm uẩn ấy 

phá  hoại  tán  diệt  nhƣ  hƣ  không  không  khác.  Bồ  tát  chỉ  có  danh  tự,  nhƣ 

ngƣời huyễn hóa, trong danh tự giả lại lập danh tự. 

Tu bồ đề nói với Xá lợi phất: Không chỉ Bồ tát là danh tự giả mà năm uẩn 

cũng đều là danh tự giả, trong danh tự giả, tƣớng danh tự giả không thể 

có  đƣợc,  đều  nhập  vào  đệ  nhất  nghĩa.  Nếu  Không  nhƣ  vậy  ,  tức  chẳng 

phải Bồ tát. 

Lại nữa, sáu Ba la mật cho đến Trí nhất thiết chủng, tu hành pháp ấy nên 

gọi là Bồ tát. Pháp  ấy cũng danh tự giả, Bồ tát cũng danh tự giả, không, 

không có gì, các pháp ấy, gƣợng đặt tên, do nhân duyên hòa hợp nên có, 

cũng không có sự thật đó. Ngã, danh tự rốt ráo không sinh, nhƣ phần đầu 

của  phần  này  đã  nói.  Trong  đó  Tu  bồ  đề  cũng  lấy  chúng  sinh  không  và 

pháp không để phá ngã, nghĩa là ngã rốt ráo không thể có đƣợc, cho đến 

kẻ  biết  kẻ  thấy  không  thể  có  đƣợc,  làm  sao  có  sinh?  Năm  uẩn  rốt  ráo 

không thể có đƣợc, làm sao có năm uẩn sinh? Cho đến ý và xúc làm nhân 

duyên sinh thọ rốt ráo không thể có đƣợc, làm sao có sinh? Sáu Ba la mật 

rốt  ráo  không  thể  có  đƣợc,  cho  đến  các  môn  Ðà  la  ni,  môn  Tam  muội, 

Thanh  văn,  Bích  chi  Phật,  Phật  rốt  ráo  không  thể  có  đƣợc,  làm  sao  có 

sinh? Nếu pháp trƣớc đã có, vậy sau có thể hỏi nó sinh, pháp thể trƣớc đã 

không có, làm sao có sinh? 

KINH: Nhƣ Xá lợi phất nói: Nhƣ ngã, các pháp cũng nhƣ vậy không có tự 

tánh. Xá lợi phất! Các pháp hòa hợp sinh nên không có tự tánh. 

Xá lợi phất! Những gì hòa hợp sinh không có tự tánh? 

Xá  lợi  phất!  Sắc  hòa  hợp  sinh,  không  có  tự  tánh;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức 

hòa hợp sinh, không có tự tánh, mắt hòa hợp sinh, không có tự tánh, cho 

đến ý hòa hợp sinh, không có tự tánh. Sắc cho đến pháp, nhãn giới cho 

đến  pháp  giới,  địa  chủng  cho  đến  thức  chủng,  nhãn  xúc  cho  đến  ý  xúc, 

nhãn và xúc làm nhân duyên sinh, thọ cho đền ý và xúc làm nhân duyên 

sinh thọ hòa hợp sinh, không có tự tánh. 

Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật hòa hợp sinh, không có tự tánh. 

Bốn niệm xứ cho đến mƣời tám pháp không chung, hòa hợp sinh, không 

có tự tánh. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Hết thảy pháp vô thƣờng cũng chẳng diệt mất. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Những pháp gì vô thƣờng cũng chẳng diệt mất? 

Tu bồ đề đáp: Sắc vô thƣờng cũng chẳng diệt mất; thọ, tƣởng, hành, thức 

vô  thƣờng  cũng  chẳng  diệt  mất,  vì  sao?  Vì  nếu  pháp  vô  thƣờng,  tức  là 

tƣớng động, tức là tƣớng không. Do nhân duyên ấy, nên Xá lợi phất! Hết 

thảy pháp hữu vi vô thƣờng cũng chẳng diệt mất. 

Hoặc  pháp  hữu  lậu,  hoặc  pháp  vô  lậu,  hoặc  pháp  hữu  ký,  hoặc  pháp  vô 

ký, vô thƣờng cũng chẳng diệt mất, vì sao? Vì nếu pháp vô thƣờng, tức là 

tƣớng động, tức là tƣớng không. Do nhân duyên ấy, nên Xá lợi phất! Hết 

thảy pháp có tạo tác vô thƣờng cũng chẳng diệt mất. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Hết  thảy  pháp  chẳng  phải  thƣờng,  chẳng  phải  diệt 

mất. 

Xá lợi phất hỏi: Những pháp gì chẳng phải thƣờng chẳng phải diệt mất? 

Tu bồ đề đáp: Sắc chẳng phải thƣờng chẳng phải diệt mất, vì sao? Vì tánh 

nó tự nhƣ vậy. Thọ, tƣởng, hành, thức chẳng phải thƣờng chẳng phải diệt 

mất,  vì  sao?  Vì  tánh  nó  tự  nhƣ  vậy;  cho  đến  thọ  do  ý  và  xúc  làm  nhân 

duyên sinh ra chẳng phải thƣờng chẳng phải diệt mất, vì sao? Vì tánh nó 

tự nhƣ  vậy. do nhân duyên  ấy, nên Xá lợi phất! Các pháp hòa hợp sinh, 

không có tự tánh. 

Nhƣ  Xá  lợi  phất  nói:  Nhân  duyên  gì  nên  sắc  rốt  ráo  chẳng  sinh?  Thọ, 

tƣởng, hành, thức rốt ráo chẳng sinh? 

Tu bồ đề đáp: Sắc chẳng phải pháp tạo tác, thọ, tƣởng, hành, thức chẳng 

phải pháp tạo tác, vì sao? Vì tác giả không thể có đƣợc. Xá lợi phất! Mắt 

chẳng phải pháp tạo tác, vì sao? Vì tác giả không thể có đƣợc, cho đến ý 

cũng  nhƣ  vậy.  Ranh  giới  mắt  cho  đến  thọ  do  ý  và  xúc  làm  nhân  duyên 

sinh cũng nhƣ vậy. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Hết  thảy  các  pháp  đều  chẳng  phải  khởi  lên,  chẳng 

phải tạo tác, vì sao? Vì tác giả không thể có đƣợc. Do nhân duyên ấy, nên 

Xá lợi phất! Sắc rốt ráo chẳng sinh; thọ, tƣởng, hành, thức rốt ráo chẳng 

sinh. 

Nhƣ Xá lợi phất nói: Do nhân duyên gì nên rốt ráo chẳng sinh ấy chẳng 

gọi là sắc; rốt ráo chẳng sinh ấy chẳng gọi là thọ, tƣởng, hành, thức? 

Tu bồ đề đáp: Sắc tánh không, không ấy không sinh không diệt, không trụ, 

không  khác;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  tánh  không,  không  ấy  không  sinh, 

không diệt, không trụ, không khác. Mắt cho đến hết thảy pháp hữu vi tánh 

không, không ấy không sinh, không diệt, không trụ, không khác. Do nhân 

duyên  ấy,  nên  Xá  lợi  phất!  Rốt  ráo  chẳng  sinh,  không  gọi  là  sắc,  rốt  ráo 

chẳng sinh, không gọi là thọ, tƣởng, hành, thức. 

Nhƣ Xá lợi phất nói: Do nhân duyên gì nên pháp rốt ráo chẳng sinh, nên 

dạy Bát nhã ba la mật ấy ƣ? 

Tu bồ đề đáp: Rốt ráo chẳng sinh tức là Bát nhã ba la mật, Bát nhã ba la 

mật  tức  là  rốt  ráo  chẳng  sinh.  Bát  nhã  ba  la  mật  và  rốt  ráo  chẳng  sinh 

không  hai  không  khác.  Do  nhân  duyên  ấy,  nên  Xá  lợi  phất!  Nói  rốt  ráo 

chẳng sinh, nên dạy Bát nhã ba la mật. 

Nhƣ  Xá  lợi  phất  nói:  Do  nhân  duyên  gì  nên  lìa  rốt  ráo  chẳng  sinh,  thời 

không có Bồ tát tu hành Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác? 

Tu bồ đề đáp: Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, không thấy 

rốt  ráo  chẳng  sinh  khác  với  Bát  nhã  ba  la  mật,  cũng  không  thấy  rốt  ráo 

chẳng sinh khác với Bồ tát, rốt ráo chẳng sinh và Bồ tát không hai không 

khác. 

Không thấy rốt ráo chẳng sinh khác với sắc, vì sao? Vì rốt ráo chẳng sinh 

và sắc không hai không khác. Không thấy rốt ráo chẳng sinh khác với thọ, 

tƣởng, hành, thức, vì sao? Vì rốt ráo chẳng sinh và thọ, tƣởng, hành, thức 

không hai không khác; cho đến Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. Do hân 

duyên ấy, nên Xá lợi phất! Lìa rốt ráo chẳng sinh thời không có Bồ tát tu 

hành Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. 

Nhƣ  Xá  lợi  phất  nói:  Do  nhân  duyên  gì  nên  Bồ  tát  nghe  nói  lời  ấy,  tâm 

chẳng chìm đắm, chẳng ƣu hối, chẳng kinh, chẳng hãi, chẳng sợ, ấy gọi là 

Bồ tát tu hành Bát nhã ba la mật? 

Tu bồ đề đáp: Bồ tát ma ha tát không thấy các pháp có giác, tri, tƣởng, chỉ 

thấy hết thảy các pháp nhƣ mộng, nhƣ huyễn, nhƣ sóng nắng, nhƣ  ảnh, 

nhƣ biến hóa. Xá lợi phất! Do nhân duyên ấy, nên Bồ tát nghe lời ấy tâm 

không chìm đắm, không hối, chẳng kinh, chẳng hãi, chẳng sợ. 

LUẬN: Luận giả nói: Các pháp không có tự tánh là lấy tánh không phá mỗi 

mỗi  tánh  của  các  pháp.  Trong  đây  Tu  bồ  đề  tự  nói:  Các  pháp  hòa  hợp 

sinh, không có tự tánh nhƣ hòa hợp pháp năm uẩn và thiện pháp sáu Ba 

la mật, từ ấy xuất ra danh tự Bồ tát. Bồ tát ấy là pháp do tạo tác, các pháp 

hòa hợp sinh nên chẳng phải do một pháp tạo thành, vì thế nên nói là giả 

danh. Các pháp ấy cũng từ bên hòa hợp sinh; thí nhƣ có mắt, có sắc, có 

ánh sáng, có khoảng không, có tâm muốn thấy, đủ các nhân duyên ấy hòa 

hợp sinh nhãn thức. Trong đây không đƣợc nói mắt là cái thấy, hoặc thức 

là cái thấy, hoặc sắc là cái thấy, hoặc ánh sáng là cái thấy. Nếu mắt, sắc, 

thức mỗi mỗi không thấy đƣợc gì, thì hòa hợp lại cũng không thể có thấy. 

Vì  vậy  cái  thấy  rốt  ráo  không,  nhƣ  huyễn,  nhƣ  mộng.  Hết  thảy  các  pháp 

cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, hết thảy các pháp vô thƣờng cũng chẳng mất, vô thƣờng thời phá 

điên đảo chấp thƣờng, chẳng mất thời phá điên đảo chấp đoạn. Pháp vô 

thƣờng chẳng mất ấy chính là vào cửa thật tƣớng. Thế nên Tu bồ đề nói 

với Xá lợi phất: Vô thƣờng tức tƣớng động, tức là tƣớng không. Hết thảy 

pháp cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, hết thảy pháp chẳng phải thƣờng chẳng phải mất, là nhƣ nghĩa 

sau cùng của mƣời tám không. 

Sắc rốt ráo chẳng sinh là vì năm uẩn, tác gìả, sinh giả, khởi giả không thể 

có đƣợc. 

Lại nữa, tƣớng sinh không thể có đƣợc, nhƣ trƣớc đã nói trong đoạn phá 

sinh.  Hết  thảy  pháp  cũng  nhƣ  vậy,  vì  sao?  Nếu  nói  sắc  chẳng  sinh  là 

chẳng  phải  sắc,  chẳng  phải  thọ,  tƣởng,  hành,  thức.  Trong  đây  Tu  bổ  đề 

nói: Sắc từ nhân duyên sinh, không có tự tánh, thƣờng tƣớng không. Nếu 

pháp thƣờng tƣớng không, pháp ấy không có tƣớng sinh, không có tƣớng 

diệt, không có tƣớng trụ, tƣớng dị; thọ, tƣởng, hành, thức cũng nhƣ vậy. 

Thế  nên  pháp  tƣớng  chẳng  sinh,  tức  là  vô  vi,  chẳng  phải  tƣớng  hữu  vi. 

Các pháp khác cũng nhƣ vậy, rốt ráo chẳng sinh, thì sẽ dạy Bát nhã cho 

ai? Rốt ráo chẳng sinh tức là thập tƣớng các pháp, thật  tƣớng các pháp 

tức là Bát nhã ba la mật, làm sao lấy Bát nhã ba la mật dạy Bát nhã ba la 

mật? Nếu lìa rốt ráo chẳng sinh mà có Bồ tát thời nên dạy Bát nhã ba la 

mật,  song  Bồ  tát  và  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  rốt  ráo  chẳng  sinh,  không  hai 

không khác, làm sao dạy cái rốt ráo chẳng sinh hành đạo đƣợc? Trong lần 

nói  ở  trên  đã  kết  hợp  giải  thích.  Bồ  tát  nghe  điều  ấy  mà  không  thối  nất, 

không hối, Bồ tát ấy đối với hết thảy pháp không thấy ngã, chúng sinh cho 

đến kẻ biết kẻ thấy, cũng không có kẻ nói, cũng không có kẻ nghe, không 

có tà thuyết, không có chánh thuyết, cũng không có kẻ không thuyết. Biết 

hết thảy pháp do nhân duyên hòa hợp nên sinh, các duyên xa lìa nên diệt, 

không  có  cái  sinh  khởi,  không  có  cái  diệt  mất,  cho  nên  không  sợ,  không 

hãi, không chìm đắm, không ƣu hối. Bồ tát biết hết thảy pháp hƣ dối không 

thật,  không  định,  hoặc  khi   chết  gấp,  hoặc  đọa  địa  ngục  A  tỳ,  tâm  còn 

không  động,  huống  gì  nghe  nói  Thanh  văn  mà  sợ  hãi,  nhƣ  ngƣời  trong 

mộng thấy việc sợ hãi, thức dậy, thời không có tâm sợ, biết việc mộng dối 

gạt tâm, không có sự thật. Bồ tát cũng nhƣ vậy, vào trong tâm mộng của 

thế gian thấy có sợ hãi, khi ngộ đƣợc thật tƣớng các pháp, thời không có 

sợ, biết các pháp chỉ là hƣ dối, không có chơn thật. 

Lại nữa, thí nhƣ sự huyễn, ngƣời trí tuy thấy, tâm không mê hoặc, biết đó 

là pháp hƣ dối. Bồ tát cũng nhƣ  vậy, biết hết thảy pháp nhƣ huyễn, hay 

dối  tâm  ngƣời,  trong  đó  không  có  gì  thật,  vì  vậy  nên  chẳng  sợ  hãi.  Nhƣ 

sóng nắng, nhƣ ảnh, nhƣ hóa cũng nhƣ vậy. 

KINH: Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu 

hành Bát nhã ba la mật, quán các pháp nhƣ vậy, khi ấy Bồ tát chẳng thọ 

sắc,  chẳng  chỉ  thị  sắc,  chẳng  trụ  sắc,  chẳng  đắm  sắc  (Kinh  Ðại  Bát  nhã 

ghi: Không thọ, không thủ, không trụ, không trƣớc – ND), chẳng nói đó là 

sắc, thọ, tƣởng, hành, thức cũng chẳng lãnh thọ, chẳng chỉ thị, chẳng trụ, 

chẳng đắm, cũng chẳng nói đó là thọ, tƣởng, hành, thức. 

Ðối  với  mắt  chẳng  thọ,  chẳng  chỉ  thị,  chẳng  trụ,  chẳng  đắm,  cũng  chẳng 

nói  đó  là  mắt,  tai.  mũi,  lƣỡi,  thân,  ý  cũng  chẳng  lãnh  thọ,  chẳng  chỉ  thị, 

chẳng trụ, chẳng đắm, cũng chẳng nói đó là ý. 

Thí ba la mật chẳng thọ, chẳng chỉ thị, chẳng trụ, chẳng đắm, cũng chẳng 

nói  đó  là  Thí  ba  la  mật;  Giới  ba  la  mật,  Nhẫn  ba  la  mật,  Tấn  ba  la  mật, 

Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật, chẳng thọ, chẳng thị, chẳng trụ, chẳng 

đắm, cũng chẳng nói đó là Bát nhã ba la mật. 

Nội không chẳng thọ, chẳng chỉ thị, chẳng trụ, chẳng đắm, cũng chẳng nói 

đó là nội không; cho đến vô pháp hữu pháp không cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, Bạch đức Thế tôn! khi Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật, 

đối với bốn niệm xứ chẳng thọ, chẳng chỉ thị, chẳng trụ, chẳng đắm, cũng 

chẳng nói đó là bốn niệm xứ, cho đến mƣời tám pháp không chung chẳng 

thọ, chẳng chỉ thị, chẳng trụ, chẳng đắm, cũng chẳng nói đó là mƣời tám 

pháp  không  chung.  Hết  thảy  môn  Tam  muội,  hết  thảy  môn  Ðà  la  ni,  cho 

đến Trí nhất thiết chủng chẳng thọ, chẳng chỉ thị, chẳng trụ, chẳng đắm, 

cũng chẳng nói đó là Trí nhất thiết chủng. 

Lại  nữa,  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Khi  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu  hành  Bát  nhã  ba  la 

mật,  chẳng  thấy  sắc  cho  đến  chẳng  thấy  Trí  nhất  thiết  chủng,  vì  sao?  Vì 

sắc  chẳng  sinh  là  chẳng  phải  sắc;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  chẳng  sinh  là 

chẳng phải thức. Mắt chẳng sinh là chẳng phải mắt; tai, mũi, lƣỡi, thân, ý 

chẳng sinh là chẳng phải ý. Thí ba la mật chẳng sinh là chẳng phải Thí ba 

la mật, cho đến Bát nhã ba la mật chẳng sinh là chẳng phải Bát nhã ba la 

mật, vì cớ sao? Vì sắc và chẳng sinh không hai không khác, cho đến Bát 

nhã ba la mật và chẳng sinh không hai không khác. 

Nội không chẳng sinh là chẳng phải nội không, cho đến vô pháp hữu pháp 

không chẳng sinh là chẳng phải vô pháp hữu pháp không, vì sao? Vì nội 

không cho đến vô pháp hữu pháp không và chẳng sinh không hai không 

khác. 

Bạch đức Thế tôn! Bốn niệm xứ chẳng sinh là chẳng phải bốn niệm xứ, vì 

sao? Vì bốn niệm xứ và chẳng sinh không hai không khác, vì sao? Bạch 

đức Thế Tôn! Pháp chẳng sinh ấy chẳng phải một, chẳng phải hai, chẳng 

phải  ba,  chẳng  phải  khác.  Vì  vậy  nên  bốn  niệm  xứ  và  chẳng  sinh  không 

hai không khác; cho đến mƣời tám pháp không chung chẳng sinh là chẳng 

phải mƣời tám pháp không chung, vì sao? Vì mƣời tám pháp không chung 

và  chẳng  sinh  không  hai  không  khác,  vì  sao?  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Pháp 

chẳng sinh ấy chẳng phải một, chẳng phải hai, chẳng phải ba, chẳng phải 

khác.  Vì  vậy,  nên  mƣời  tám  pháp  không  chung  chẳng  sinh  chẳng  phải 

mƣời tám pháp không chung. 

Bạch đức Thế Tôn! Nhƣ nhƣ chẳng sinh là chẳng phải nhƣ nhƣ, cho đến 

tánh bất khả tƣ nghì chẳng sinh là chẳng phải tánh bất khả tƣ nghì. 

Bạch đức Thế Tôn! Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác chẳng sinh, Nhất 

thiết trí, Trí nhất thiết chủng chẳng sinh là chẳng phải Trí nhất thiết chủng, 

vì  sao?  Vì  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  ấy  cho  đến  Trí  nhất  thiết 

chủng  và  chẳng  sinh  không  hai  không  khác,  vì  sao?  Bạch  đức  Thế  tôn! 

Pháp chẳng sinh ấy chẳng phải một, chẳng phải hai, chẳng phải ba, chẳng 

phải  khác.  Vì  vậy  nên  cho  đến  Trí  nhất  thiết  chủng  chẳng  sinh  là  chẳng 

phải Trí nhất thiết chủng. 

Bạch đức Thế Tôn! Sắc chẳng có tƣớng diệt là chẳng phải sắc, vì sao? Vì 

sắc  và  tƣớng  chẳng  diệt  không  hai  không  khác,  vì  sao?  Bạch  đức  Thế 

Tôn!  Vì  pháp  chẳng  diệt  ấy  chẳng  phải  một,  chẳng  phải  hai,  chẳng  phải 

ba,  chẳng  phải  khác.  Vì  vậy,  nên  sắc  chẳng  có  tƣớng  diệt  là  chẳng  phải 

sắc, thọ, tƣởng, hành, thức tƣớng chẳng diệt là chẳng phải thức, vì sao? 

Vì thức và tƣớng chẳng diệt không hai không khác, vì sao? Bạch đức thế 

Tôn! Pháp chẳng diệt ấy chẳng phải một, chẳng phải hai, chẳng phải ba, 

chẳng phải khác. Vì vậy, nên thức chẳng có tƣớng diệt là chẳng phải thức. 

Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, nội không cho đến vô pháp hữu 

pháp không, bốn niệm xứ cho đến mƣời tám pháp không chung cũng nhƣ 

vậy.  Bạch  đức  thế  Tôn!  Vì  vậy  nên  sắc  nhập  pháp  số  không  hai;  thọ, 

tƣởng, hành, thức nhập pháp số không hai, cho đến Trí nhất thiết chủng 

nhập pháp số không hai. 

LUẬN: Luận giả nói: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bồ tát quán các pháp nhƣ 

vậy, đối với năm uẩn có năm hạnh chánh quán; nghĩa là chẳng thọ, vì nơi 

năm uẩn có lửa vô thƣờng đốt cháy tâm. 

Chẳng chỉ thị tức là chẳng chấp thủ tƣớng, chẳng phải chỉ quán cái lỗi vô 

thƣờng v.v... còn quán năm uẩn ấy không, không chấp thủ tƣớng. 

Chẳng  trụ là  không  nƣơng  tựa  năm  uẩn,  vì  sợ  giặc  phiền  não  kéo  đến, 

không dám trụ lâu; ví nhƣ chỗ làng trống, chỗ giặc ở, ngƣời trí không nên 

ở lâu. 

Chẳng đắm là năm uẩn nếu có một tội còn không nên đắm, huống gì thân 

có nhiều tội nhƣ đói, khát, lạnh, nóng, già, bệnh, chết v.v...; tâm thì có ƣu 

sâu, sợ hãi, ganh ghét, sân hận v.v... đời sau đọa vào ba đƣờng ác. Hết 

thảy đều vô thƣờng, khổ, không, vô ngã, chẳng đƣợc tự tại, có vô lƣợng 

vô biên tội lỗi nhƣ vậy, làm sao đắm trƣớc đƣợc! 

Không  nói là  sắc,  vì  không  lấy  tà  kiến  nói  sắc  hoặc  thƣờng  hoặc  vô 

thƣờng, không nói năm uẩn có tƣớng nhất định nhƣ vậy, cho đến Trí nhất 

thiết chủng cũng nhƣ vậy, vì sao? Vì đối với sắc tu hành năm thứ chánh 

hành,  năm  uẩn  ấy đều không có tƣớng  sinh, đều một tƣớng, một tƣớng 

thời là vô tƣớng. Nếu vô tƣớng thời chẳng phải có năm uẩn, cho đến Trí 

nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

Nếu  hết  thảy  pháp  tƣớng  chẳng  sinh  cùng  Bát  nhã  ba  la  mật  không  hai 

không khác, có đƣợc tâm vô sinh ấy tức là Bát nhã ba la mật, đƣợc Bát 

nhã ba la mật tức là biết các pháp chẳng sinh chẳng diệt. Vì thế nên Bát 

nhã ba la mật tức là chẳng sinh, không hai không khác. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề  tự  nói  nhân  duyên  rằng  pháp  vô  sinh  ấy  chẳng  phải 

tƣớng một, chẳng phải tƣớng hai, chẳng phải tƣớng ba, chẳng phải tƣớng 

khác,  vì  sao?  Vì  các  pháp  vô  sinh  là  một  tƣớng,  cho  đến  Trí  nhất  thiết 

chủng cũng nhƣ vậy. Nhƣ vô sinh, vô diệt cũng nhƣ vậy. 

Hỏi: Vì sao cuối cùng nói đến sắc cho đến Trí nhất thiết chủng nhập  vào 

pháp số không hai? 

Ðáp: Bồ tát nếu chƣa phá sắc thời sinh kiết sử tham ái đắm theo sắc ấy; 

phá sắc rồi thời sinh tà kiến đắm vào sắc không ấy. Nay dùng trí tuệ quán 

không,  để  quán  sắc...  đều  không,  không  có  hai  tƣớng.  Các  pháp  ấy  hƣ 

vọng không thật, nhiếp vào nội nhập và ngoại nhập gọi là hai; sắc cho đến 

Trí nhất thiết chủng, lìa hai nên gọi không hai. 

Nay Tu bồ đề thƣơng xót chúng sinh nên nói các pháp ấy không hai, nhập 

vào số pháp không hai. 

(Hết cuốn 52 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 53 

GIẢI THÍCH: PHẨM VÔ SANH TAM QUÁN THỨ 26 

(Kinh Ma ha Bát nhã ghi: Phẩm Vô Sanh) 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Viễn Ly thứ 24) 

KINH: Bấy giờ Tuệ mạng Xá lợi phất nói với Tu bồ đề rằng: Bồ tát ma ha 

tát tu hành Bát nhã ba la mật quán các pháp. Thế nào là Bồ tát? Thế nào 

là Bát nhã ba la mật? Thế nào là quán? 

Tu bồ đề nói với xá lợi phất: Ông hỏi thế nào là Bồ tát? Ngƣời phát đại tâm 

vì Vô thƣợng chánh đẳng Chánh giác, ấy gọi là Bồ tát. Cũng biết hết thảy 

pháp,  hết  thảy  chủng  tƣớng,  cũng  không  đắm  trƣớc  theo  đó;  biết  sắc 

tƣớng không đắm trƣớc, cho đến biết mƣời tám pháp không chung cũng 

không đắm trƣớc. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Thế nào là hết thảy pháp tƣớng? 

Tu bồ đề đáp: Nếu có danh tự nhân duyên hòa hợp biết các pháp là sắc, 

là hƣơng, vị, xúc, pháp, là trong, ngoài, là pháp hữu vi, là pháp vô vi; lấy 

tƣớng danh tự, ngữ ngôn ấy biết các pháp ấy gọi là biết tƣớng các pháp. 

Nhƣ Xá lợi phất hỏi: Thế nào là Bát nhã ba la mật? Xa lìa nên gọi là Bát 

nhã ba la mật. Xa lìa pháp gì? Xa lìa năm uẩn, mƣời tám giới, mƣời hai 

nhập;  xa lìa Thí ba la mật cho đến Thiền ba la mật; xa lìa nội không cho 

đến vô pháp hữu pháp không. Vì vậy xa lìa nên gọi là Bát nhã ba la mật. 

Lại nữa, xa lìa bốn niệm xứ, cho đến xa lìa mƣời tám pháp không chung; 

xa lìa Nhất thiết trí. Do nhân duyên ấy nên xa lìa gọi là Bát nhã ba la mật. 

Nhƣ Xá lợi phất hỏi: Thế nào là quán? Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu 

hành  Bát  nhã  ba  la  mật  quán  sắc  chẳng  phải  thƣờng  chẳng  phải  vô 

thƣờng,  chẳng  phải  vui,  chẳng  phải  khổ,  chẳng  phải  ngã,  chẳng  phải  vô 

ngã,  chẳng  phải  không,  chẳng  phải  chẳng  không,  chẳng  phải  tƣớng, 

chẳng  phải  vô  tƣớng,  chẳng  phải  tác,  chẳng  phải  vô  tác,  chẳng  phải  tịch 

diệt, chẳng phải chẳng tịch diệt, chẳng phải lìa, chẳng phải chẳng lìa; thọ, 

tƣởng, hành, thức cũng nhƣ vậy. 

Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, nội không cho đến vô pháp hữu 

pháp không, bốn niệm xứ cho đến mƣời tám pháp không chung, hết thảy 

môn Tam muội, hết thảy môn Ðà la ni cho đến Trí nhất thiết chủng, quán 

chẳng  phải  thƣờng,  chẳng  phải  vô  thƣờng,  chẳng  phải  vui,  chẳng  phải 

khổ,  chẳng  phải  ngã,  chẳng  phải  vô  ngã,  chẳng  phải  không,  chẳng  phải 

chẳng  không,  chẳng  phải  tƣớng,  chẳng  phải  vô  tƣớng,  chẳng  phải  tác, 

chẳng phải vô tác, chẳng phải tịch diệt, chẳng phải chẳng tịch diệt, chẳng 

phải  lìa,  chẳng  phải  chẳng  lìa.  Xá  lợi  phất!  Ấy  gọi  là  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu 

hành Bát nhã ba la mật quán các pháp. 

LUẬN:  Hỏi: Nghĩa  Bồ  tát,  nghĩa  Bát  nhã  ba  la  mật,  nghĩa  các  quán,  trên 

kia đã hỏi, nay cớ sao còn hỏi? 

Ðáp: Trƣớc đã đáp ví dụ cây lớn, không thể chặt một lát đứt đƣợc, việc ấy 

khó, nên lại hỏi tiếp. 

Lại  nữa,  Bát  nhã  ba  la  mật  có  vô  lƣợng  nghĩa,  nhƣ  trong  phẩm  Ðàm  Vô 

Kiệt nói: Bát nhã ba la mật nhƣ nƣớc biển lớn vô lƣợng, nhƣ núi Tu di đủ 

thứ  nghiêm  sức,  thế  nên  hỏi.  Lại,  lời  hỏi  ấy  tuy  đồng  mà  đáp  nghĩa  có 

nhiều sai khác. 

Lại nữa, chƣ Phật vì dứt tâm ái trƣớc pháp (pháp aí) nên không lập kinh 

sách,  cũng  không  trang  sức  ngôn  ngữ,  chỉ  vì  tế  độ  chúng  sinh,  tùy  theo 

ngƣời  đáng  độ  mà  nói;  nhƣ  ao  nƣớc  lớn  tốt  trong  mát,  vô  lƣợng  chúng 

sanh  trƣớc  sau  đi  đến  uống  no  rồi  đi,  ngƣời  nghe  pháp  cũng  nhƣ  vậy. 

Phật  trƣớc  tiên  nói  Bồ  tát,  Bát  nhã  và  quán,  ngƣời  đến  trƣớc  đƣợc  giải 

ngộ rồi đi, ngƣời đến sau chƣa nghe, thế nên lại hỏi tiếp. 

Bồ đề có ba là A la hán Bồ đề, Bích chi Phật Bồ đề và Phật Bồ đề. Không 

học mà trí tuệ thanh tịnh không nhơ nên gọi là Bồ đề. Bồ tát tuy có trì tuệ 

lớn mà phiền não và tập khí chƣa hết, nên không gọi là Bồ đề. Trong đây 

chỉ nói một thứ đó là Phật Bồ đề. 

Tát đỏa, Trung Hoa dịch là Chúng sanh; chúng sanh ấy vì đạo Vô thƣợng 

mà phát tâm tu hành. 

Lại  nữa,  Tát  đỏa  gọi  là  Ðại  tâm;  ngƣời  ấy  phát  đại  tâm  cầu  Vô  thƣợng 

Chánh đẳng Chánh  giác mà chƣa đƣợc, vì vậy nên gọi là Bồ đề Tát đỏa. 

Phật đã chứng đƣợc Bồ đề ấy, không gọi là Bồ đề Tát đỏa, vì đại tâm đã 

đầy đủ. Các nghĩa khác về Bồ tát nhƣ trƣớc đã nói rộng. 

Lại nữa, trong đây Phật tự nói nhân duyên: Ngƣời ấy  vì Phật đạo nên tu 

hành;  biết  tƣớng  hết  thảy  các  pháp,  cũng  chẳng  đắm  trƣớc.  Tƣớng  các 

pháp  là  cánh  cửa  để  có  thể  biết  các  pháp  là  sắc,  là  tiếng  v.v...  Lƣợc  nói 

nghĩa Bồ tát là trƣớc tiên biết mỗi mỗi tƣớng của các pháp, nhƣ đất tƣớng 

cứng, vậy sau mới biết tƣớng rốt ráo không; đối với hai thứ trí tuệ ấy cũng 

không đắm trƣớc, chỉ muốn độ chúng sanh. Bồ tát đƣợc trí tuệ nhƣ vậy, 

xa lìa hết thảy pháp tƣớng  riêng, nhƣ đối với sắc lìa sắc, lìa sắc tức là tự 

tánh không. Xa lìa là tên khác của không. 

Bồ tát đƣợc Bát nhã ba la mật, tâm xa lìa hết thảy pháp, vì cớ sao? Vì thấy 

tội lỗi của hết thảy pháp. 

A  la  mật,  Trung  Hoa  dịch  là  xa  lìa.  Ba  la  mật,  Trung  Hoa  dịch  là  đáo  bỉ 

ngạn.  Hai  âm  ấy  gần  nhau,  nghĩa  hợp  nhau,  cho  nên  lấy  A  la  mật  giải 

thích Ba la mật. 

Xa lìa những pháp gì? Xa lìa năm uẩn, mƣời tám giới, mƣời hai nhập, cho 

đến Nhất thiết trí. Vì xa lìa các pháp ấy nên gọi là Bát nhã ba la mật. Nhƣ 

Thiền  ba  la  mật  hay  điều  phục  tâm  ngƣời  thì  Bát  nhã  ba  la  mật  hay  dạy 

ngƣời xa lìa các pháp. 

Quán là không quán các pháp thƣờng vô thƣờng, nhƣ trƣớc đã nói. 

KINH: Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Nhân duyên gì sắc chẳng sanh là chẳng 

phải sắc; thọ, tƣởng, hành, thức chẳng sanh là chẳng phải thức, cho đến 

Trí nhất thiết chủng chẳng sanh là chẳng phải Trí nhất thiết chủng? 

Tu  bồ  đề  đáp:  Sắc,  sắc  tƣớng  không,  trong  sắc   không  không  có  sắc 

không có sanh. Vì nhân duyên ấy nên sắc chẳng sanh là chẳng phải sắc; 

thọ,  tƣởng,  hành,  thức,  thức  tƣớng  không,  trong  thức  không  không  có 

thức, không có sanh; vì nhân duyên ấy nên thọ, tƣởng, hành, thức chẳng 

sanh là chẳng phải thọ, tƣởng, hành, thức. 

Xá lợi phất! Thí ba la mật, Thí ba la mật tƣớng không, trong Thí ba la mật 

không, không có Thí ba la mật, không có sanh; Giới ba la mật, Nhẫn ba la 

mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật, Bát nhã ba la mật 

tƣớng không, trong Bát nhã ba la mật không không có Bát nhã ba la mật, 

không  có  sanh.  Do  nhân  duyên  ấy  nên,  Xá  lợi  phất!  Bát  nhã  ba  la  mật 

chẳng sanh là chẳng phải Bát nhã ba la mật; nội không cho đến vô pháp 

hữu pháp không, bốn niệm xứ cho đến mƣời tám pháp không chung, Trí 

nhất thiết cũng nhƣ vậy. Do nhân duyên ấy nên nội không chẳng  

sanh là chẳng phải nội không, cho đến Trí nhất thiết chủng chẳng sanh là 

chẳng phải Trí nhất thiết chủng. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Vì nhân duyên gì ông nói sắc chẳng hai là chẳng 

phải sắc; thọ, tƣởng, hành, thức chẳng hai là chẳng phải thức, cho đến Trí 

nhất thiết chủng chẳng hai là chẳng phải Trí nhất thiết chủng? 

Tu  bồ  đề  đáp  rằng:  Sở  hữu  sắc,  sở  hữu  chẳng  hai;  sở  hữu  thọ,  tƣởng, 

hành, thức, sở hữu chẳng hai. Tất cả pháp ấy đều chẳng hợp, chẳng tán, 

không sắc, không hình, không đối, một tƣớng đó là vô tƣớng. Mắt cho đến 

Trí  nhất  thiết  chủng  cũng  nhƣ  vậy.  Do  nhân  duyên  ấy  nên,  Xá  lợi  phất! 

Sắc  chẳng  hai  là  chẳng  phải  sắc;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  chẳng  hai  là 

chẳng phải thức, cho đến Trí nhất thiết chủng chẳng hai, là chẳng phải Trí 

nhất thiết chủng. 

Xá  lợi  phất  hỏi  Tu  bồ  đề:  Do  nhân  duyên  gì  nên  nói  sắc  ấy  vào  pháp  số 

không hai; thọ, tƣởng, hành, thức vào pháp số không hai, cho đến Trí nhất 

thiết chủng vào pháp số không hai? 

Tu bồ đề đáp: Sắc chẳng khác vô sanh, vô sanh chẳng khác sắc, sắc tức 

là  vô  sanh,  vô  sanh  tức  là  sắc;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  chẳng  khác  vô 

sanh, vô sanh chẳng khác thức; thức tức là vô sanh, vô sanh tức là thức. 

Do  nhân  duyên  ấy  nên,  Xá  lợi  phất!  Sắc  vào  pháp  số  không  hai;  thọ, 

tƣởng,  hành,  thức  vào  pháp  số  không  hai,  cho  đến  Trí  nhất  thiết  chủng, 

cũng nhƣ vậy. 

LUẬN. Hỏi: Cuối phẩm trên, nên hỏi nghĩa chẳng sanh, cớ sao trong đây 

mới hỏi? 

Ðáp: Ba đại pháp dễ hiểu, vì lợi ích nhiều chúng sanh, nên trƣớc hỏi: Vì 

nhân  duyên  gì  sắc  chẳng  sanh  là  chẳng  phải  sắc,  cho  đến  Trí  nhất  thiết 

chủng chẳng sanh là chẳng phải Trí nhất thiết chủng? Tu bồ đề đáp: Sắc 

là không, trong sắc không có tƣớng sắc. Hành giả dùng trí tuệ vô sanh ấy 

làm cho sắc  vô sanh. Nếu hiểu đƣợc  vô sanh ấy, tâm liền  nghĩ rằng nay 

chính là đƣợc thật tƣớng của sắc, thế nên nói sắc vô sanh là chẳng phải 

sắc, sắc tánh thƣờng tự vô sanh, chẳng phải nay dùng sức trí tuệ khiến nó 

vô  sanh.  Nhƣ  có  ngƣời  phá  sắc  làm  cho  không,  vẫn  còn  có  ý  tƣởng  về 

tƣớng bản sắc. Thí nhƣ phá nhà xí để làm nhà ở, nay tuy không còn nhà 

xí, mà vẫn có cảm tƣởng bất tịnh; nếu biết đƣợc nhà xí vốn không, huyễn 

hóa làm ra, thời không có cảm tƣởng nhà xí. Hành giả cũng nhƣ vậy, nếu 

biết đƣợc sắc từ xƣa lại đây ban đầu tự đã vô sanh, thời không còn tƣởng 

về sắc. Thế nên nói sắc vô sanh là chẳng phải sắc, cho đến Trí nhất thiết 

chủng cũng nhƣ vậy. 

Hỏi: Ông trƣớc tự nói vô sanh tức là không hai, sao nay còn hỏi nữa? 

Ðáp: Nghĩa tuy một mà cửa đi vào quán có khác. Trên kia nói là phá trong 

nhân  trƣớc  có  quả,  nếu  không  có  quả  là  pháp  sanh  ấy  có  một  có  khác 

v.v... Sanh ấy hoặc ban đầu sanh, hoặc sau sanh; phá sanh nhƣ vậy v.v... 

gọi là vô sanh. Nay đây phá hai pháp mắt và sắc, có và không v.v... ấy gọi 

là  không  hai.  Hành  giả  hoặc  trƣớc  vào  cửa  quán  vô  sanh,  sau  vào  cửa 

quán không hai; hoặc trƣớc vào cửa quán không hai, sau vào cửa quán vô 

sanh. Nghĩa tuy một mà hành giả quán khác nhau. Phá sắc hai, cho nên 

nói là không hai; phá sắc sanh cho nên nói là vô sanh. Trên kia nói nhân 

duyên của vô sanh, đó là tự tƣớng không; đây nói nhân duyên của không 

hai,  đó  là  chẳng  hợp,  chẳng  tán,  nhất  tƣớng  đó  là  vô  tƣớng.  Nghĩa  tuy 

đồng một không, mà trên kia là tự tƣớng không, còn ở đây là tán không. 

Sắc vào pháp số không hai là hành giả quán sắc tƣớng chẳng sanh chẳng 

diệt, khi ấy phân biệt sắc, nay biến làm vô sanh, thế nên nói sắc vô sanh 

tức là không hai,  vì  cớ sao? Vì sắc phá  tán tức là  vô sanh.  Nhƣ  ở trƣớc 

khi  phân  biệt  các  pháp,  lìa  sắc  không  còn  có  sanh  đƣợc,  còn  ở  đây  sắc 

phá tán tức là vô sanh, không đƣợc còn có vô sanh nào khác. Vì vậy nên 

sắc tức là vào số không hai. Ấy là hai vị A la hán Xá lợi phất và Tu bồ đề ở 

trƣớc Phật luận nghị với nhau xong. 

Tu bồ đề bạch Phật mà còn nói lại nghĩa ấy, là muốn đƣợc Phật chứng tri 

vậy. 

KINH: Bấy  giờ Tu bồ đề  bạch  Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn!  Nếu  Bồ tát 

ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật, quán các pháp nhƣ vậy, khi ấy thấy 

sắc  vô  sanh,  rốt  ráo  thanh  tịnh;  thấy  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  vô  sanh,  rốt 

ráo thanh tịnh; thấy ngã vô sanh cho đến kẻ biết kẻ thấy vô sanh, rốt ráo 

thanh tịnh; thấy Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật vô sanh, rốt ráo 

thanh  tịnh;  thấy  nội  không  vô  sanh  cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp  không  vô 

sanh,  rốt  ráo  thanh  tịnh;  thấy  bốn  niệm  xứ  vô  sanh  cho  đến  mƣời  tám 

pháp không chung vô sanh, rốt ráo thanh tịnh; thấy hết thảy Tam muội, hết 

thảy Ðà ra ni vô sanh, rốt ráo thanh tịnh; cho đến thấy Trí nhất thiết chủng 

vô  sanh,  rốt  ráo  thanh  tịnh;  thấy  phàm  phu,  pháp  phàm  phu  vô  sanh,  rốt 

ráo thanh tịnh; thấy Tu đà hoàn, pháp Tu đà hoàn, Tƣ đà hàm, pháp Tƣ đà 

hàm, A na hàm, pháp A na hàm, A la hán, pháp A la hán, Bích chi Phật, 

pháp Bích chi Phật, Bồ tát, pháp Bồ tát, Phật, pháp Phật vô sanh, rốt ráo 

thanh tịnh. 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: Nhƣ tôi nghe nghĩa của Tu bồ đề nói sắc là 

chẳng  sanh;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  là  chẳng  sanh  cho  đến  Phật,  pháp 

Phật  là  chẳng  sanh.  Nếu  nhƣ  vậy  thời  nay  không  thể  đƣợc  Tu  đà  hoàn, 

quả Tu đà hoàn, Tƣ đà hàm, quả Tƣ đà hàm, A na hàm, quả A na hàm, A 

la hán, quả A la hán, Bích chi Phật, đạo Bích chi Phật, không thể đƣợc Trí 

nhất thiết chủng của Bồ tát ma ha tát, cũng không có sáu đƣờng sai khác, 

cũng không đƣợc năm thứ Bồ đề của Bồ tát ma ha tát. Này Tu bồ đề! Nếu 

hết thảy pháp tƣớng chẳng sanh, thì vì cớ sao Tu đà hoàn vì muốn dứt ba 

kiết là thân kiến, giới thủ, nghi, nên tu đạo? Tƣ đà hoàn vì muốn làm mỏng 

dâm, nộ, si, nên tu đạo? A na hàm vì muốn dứt năm hạ phần kiết là tham, 

sân,  thân  kiến,  giới  thủ,  nghi,  nên  tu  đạo?  A  la  hán  vì  muốn  dứt  năm 

thƣợng phần kiết là sắc ái,  vô sắc ái, trạo cử, kiêu mạn,  vô  minh nên tu 

đạo? Bích chi phật vì muốn pháp Bích chi Phật nên tu đạo? Vì cớ sao Bồ 

tát ma ha tát làm việc khó làm, chịu các thứ khổ vì chúng sanh? Vì cớ sao 

Phật  chứng  đƣợc  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác?  Vì  cớ  sao  Phật 

Chuyển pháp luân? 

Tu  bồ  đề  nói  lại  Xá  lợi  phất:  Tôi  không  muốn  khiến  pháp  vô  sanh  có  sở 

đắc, tôi cũng không muốn khiến trong pháp vô sanh đƣợc có Tu đà hoàn, 

quả Tu đà hoàn; cho đến không muốn khiến trong pháp vô sanh đƣợc có 

A la hán, quả  A la hán; Bích chi  Phật, đạo Bích chi  Phật;  tôi cũng không 

muốn khiến trong pháp vô sanh Bồ tát làm việc khó làm, chịu các thú khổ, 

vì chúng sanh, Bồ tát cũng không lấy tâm làm việc khó làm để hành đạo, 

vì sao? Này Xá lợi phất! Vì sanh tâm khó, tâm khổ là không thể làm lợi ích 

vô lƣợng vô số chúng sanh. 

Này Xá lợi phất! Bồ tát thƣơng xót chúng sanh, đối với chúng sanh tƣởng 

nhƣ cha mẹ, anh em; tƣởng nhƣ con dại và nhƣ thân mình. Nhƣ vậy mới 

có  thể  làm  lợi  ích  vô  lƣợng  vô  số  chúng  sanh,  vì  lấy  vô  sở  đắc  làm 

phƣơng tiện, vì cớ sao? Vì Bồ tát ma ha tát nên sanh tâm nhƣ vậy: nhƣ 

ngã  tìm  khắp  hết  thảy  xứ,  hết  thảy  chủng  đều  không  thể  có  đƣợc;  nội 

ngoại  pháp  cũng  nhƣ  vậy.  Nếu  sanh  tƣởng  nhƣ  vậy,  thời  không  có  tâm 

khó,  tâm  khổ,  vì  sao?  Vì  Bồ  tát  đối  nơi  hết  thảy  xứ,  hết  thảy  chủng,  hết 

thảy pháp đều không thọ. 

Xá  lợi  phất!  Tôi  cũng  không  muốn  khiến  trong  pháp  vô  sanh  có  Phật 

chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác; cũng không muốn khiến 

trong  pháp  vô  sanh  có  Chuyển  pháp  luân,  cũng  không  muốn  khiến  trong 

pháp vô sanh có đắc đạo. 

LUẬN: Luận giả nói: Quán vô sanh có hai bậc: 1. Quán nhu thuận nhẫn. 2. 

Quán vô sanh nhẫn. Trƣớc kia nói vô sanh là quán nhu thuận nhẫn, chƣa 

rốt  ráo  thanh  tịnh,  dần  dần  tập  quán  nhu  thuận  mà  đƣợc  vô  sanh  nhẫn, 

thời rốt ráo thanh tịnh. 

Hỏi: Bồ tát chƣa dứt hết kiết sử, chƣa đƣợc Phật đạo, trí tuệ chƣa thuần 

tịnh, làm sao nói rốt ráo thanh tịnh? 

Ðáp: Bồ tát khi đƣợc vô sanh nhẫn, diệt các phiền não, đƣợc Bồ tát đạo, 

vào  Bồ  tát  vị,  tuy  còn  tập  khí  phiền  não,  đến  khi  ngồi  đạo  tràng  mới  hết, 

không bị chƣớng ngại nên rốt ráo thanh tịnh. 

Lại nữa, rốt ráo thanh tịnh là đối với nhu thuận đạo rốt ráo thanh tịnh, chứ 

không  phải  đối  với  Phật  đạo.  Vì  chúng  sanh  không,  pháp  không,  nên  từ 

thấy đƣợc sắc vô sanh rốt ráo thanh tịnh, cho đến thấy đƣợc Phật và Phật 

đạo vô sanh rốt ráo thanh tịnh. 

Tu bồ đề dùng các  nhân duyên nói các  pháp tƣớng, quyết định  vô sanh. 

Nhân việc ấy mà Xá lợi phất nạn hỏi: Trong giới Hiền Thánh, rất nhỏ là Tu 

đà hoàn và pháp Tu đà hoàn, rất lớn là Phật và Phật pháp. Nếu vô sanh 

nhƣ vậy thời Thánh nhân không có lớn nhỏ, Thánh pháp không có ƣu liệt; 

cũng không có sáu đƣờng sai khác? Ðây là lƣợc vấn nạn, tiếp sau hỏi về 

dứt ba kiết tu đạo là rộng vấn nạn. 

Hỏi: Thế nào là năm thứ Bồ đề? 

Ðáp: Một là nhu thuận, hai là vô sanh nhẫn, và ba thứ Bồ đề: Thanh văn, 

Ðộc giác, Phật. Ðối với ba Bồ đề này, vƣợt qua hai thứ đầu mà trụ ở Bồ 

đề thứ ba. 

Lại có năm Bồ đề: 1. Gọi là phát tâm Bồ đề, là ở trong vô lƣợng sanh tử 

mà  phát  tâm  cầu  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  nên  gọi  là  Bồ  đề. 

Ðây là trong nhân nói quả. 2. Gọi là phục tâm Bồ đề, là bẻ gãy các phiền 

não, hàng phục tâm mình, và tu hành các Ba la mật. 3. Gọi là minh tâm Bồ 

đề, là quán các pháp ba đời, gốc ngọn, tƣớng chung, tƣớng riêng, phân 

biệt  trù  lƣợng,  rõ  đƣợc  thật  tƣớng  các  pháp  rốt  ráo  thanh  tịnh;  nghĩa  là 

tƣớng Bát nhã ba la mật. 4. Gọi là xuất  đáo Bồ đề, là nơi Bát nhã ba la 

mật, vì đƣợc lực phƣơng tiện (tức lấy vô sở đắc làm lực phƣơng tiện) nên 

cũng  không  chấp  trƣớc  Bát  nhã  ba  la  mật,  diệt  hết  thảy  phiền  não,  thấy 

hết thảy chƣ Phật mƣời phƣơng, đƣợc vô sanh pháp nhẫn, ra khỏi ba cõi, 

đến Trí nhất thiết chủng. 5. Gọi là Vô thƣợng Bồ đề, là ngồi đạo tràng, dứt 

tập khí phiền não, chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. Nhƣ 

vậy là chứng đƣợc năm thứ Bồ đề, còn nghĩa các hiền thánh dứt kiết sử, 

nhƣ trƣớc đã nói. 

Hỏi: Trong pháp Thanh văn nói rộng nghĩa dứt kiết, cớ sao không nói hạnh 

Bích chi Phật, Bồ tát có các hạnh? 

Ðáp: Pháp Bích chi Phật không khác với Thanh văn, chỉ có phƣớc đức lợi 

căn,  hơi  thâm  nhập  thật  tƣớng  các  pháp  là  khác.  Còn  Bồ  tát  đạo  tuy  có 

các hạnh, nhƣng chỉ khổ hạnh khó làm là việc hy hữu, chúng sanh trông 

thấy hoan hỷ, nói rằng Bồ tát vì chúng ta mà làm hạnh nhƣ vậy, còn các 

hạnh khác tuy thâm diệu, song ngƣời phàm không thể biết, hạnh ấy không 

gây cảm đƣợc, nên không nói. 

Lại  nữa,  nhƣ  ý  nạn  vấn  của  Xá  lợi  phất  là  nếu  các  pháp  hoàn  toàn  vô 

sanh, không tịch, thì hết thảy chúng sanh đều đắm vui, cớ sao Bồ tát một 

mình chịu khổ hạnh? 

Lại nữa, chƣ Phật thƣờng vui xa lìa, tịch tịnh, dứt pháp ái, quyết định biết 

các  pháp  không  chuyển  không  hoàn,  cớ  sao  lại  chuyển  Pháp  luân  cho 

chúng sanh? 

Tu  bồ  đề  ở  trƣớc  Phật  nói  pháp  vô  sanh,  Phật  không  quở  trách  bác  bẻ, 

đƣợc năng lực khoái thích, vui nói không khó, nên đáp lại Xá lợi phất rằng: 

Tôi  cũng  hoàn  toàn  không  muốn  khiến  nơi  pháp  vô  sanh  có  sáu  hạng 

Thánh nhân, trừ Bồ tát nên nói sáu và sáu đạo khác nhau, vì cớ sao? Vì 

chứng đƣợc pháp vô sanh nên gọi là Thánh pháp và Thánh nhân, có sai 

khác, còn trong pháp vô sanh hoàn toàn không có gì. 

Lại nữa, trong pháp vô sanh có hai điều lỗi: Lỗi thô là vì tội sát sanh, trộm 

cắp  v.v... nên  có ba  đƣờng  ác; lỗi  vi tế là  vì đem tâm chấp trƣớc làm bố 

thí, trì giới nên có ba đƣờng lành. Hoặc Bồ tát sanh tâm cho là khó là khổ, 

thời  không  thể  độ  hết  thảy  chúng  sanh.  Nhƣ  việc  nhỏ  của  thế  gian,  tâm 

khó khăn cho là khổ, việc còn không thành huống gì thành Phật đạo. Nhân 

duyên thành Phật đạo là tâm đại từ đại bi, xem chúng sanh nhƣ cha mẹ, 

con  cái,  thân  mình,  vì  cớ  sao?  Vì  cha  mẹ,  con  cái,  thân  mình  tự  nhiên 

sanh  lòng  yêu  mến,  chứ  không  phải  suy  tính  mà  sanh  lòng  yêu  mến.  Bồ 

tát khéo tu tâm đại bi, nên đối với hết thảy chúng sanh cho đến kẻ oán thù 

cũng đồng một tâm ái niệm. Quả báo của đại bi có đƣợc vật dụng lợi ích 

đều không tiếc, đem hết vật sở hữu trong ngoài thí cho chúng sanh. Ở đây 

nói lý do không tiếc là trên tất cả chỗ, tất cả chủng, tất cả pháp đều không 

thể  có  đƣợc.  Nếu  hành  giả  mới  vào  Phật  pháp,   trƣớc  dùng  chúng  sanh 

không,  biết  các  pháp  vô  ngã,  nay  dùng  pháp  không,  biết  các  pháp  cũng 

không.  Do  hai  nhân  duyên  là  tâm  đại  bi  và  các  pháp  không,  nên  có  thể 

không tiếc vật sở hữu trong ngoài, làm lợi ích chúng sanh, mà không khởi 

ý tƣởng khó làm, ý tƣởng khổ hạnh, một lòng tinh tấn hoan hỷ. Nhƣ ngƣời 

vì tự thân và vì cha mẹ, vợ con, siêng năng tu nghiệp, không cho là khổ; 

nếu  vì  ngƣời  khác  mà  làm  thời  không  có  tâm  hoan  hỷ.  Khổ  hành,  nạn 

hành, nhƣ trong phẩm sau Nhân duyên bổn sanh, biến hóa hiện chịu làm 

thân xúc sanh sẽ nói. 

Hết thảy các pháp rốt ráo không, tƣớng bất khả tƣ nghì nên hết thảy pháp 

hoàn về mà không chuyển, nên không gọi là chuyển, chỉ vì phá điên đảo 

hƣ vọng nên gọi là Chuyển pháp luân. 

Kinh: Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: Nay tôi muốn khiến do sanh pháp đắc 

đạo hay do vô sanh pháp đắc đạo? 

Tu bồ đề nói với Xá lợi phất: Tôi không muốn khiến do sanh pháp đắc đạo. 

Xá lợi phất nói: Vậy  nay Tu bồ đề muốn khiến do  vô sanh  pháp đắc đạo 

ƣ? 

Tu bồ đề đáp: Tôi cũng không muốn khiến do vô sanh pháp đắc đạo. 

Xá lợi phất nói: Nhƣ lời Tu bồ đề nói là không biết không đƣợc ƣ? 

Tu bồ đề đáp: Có biết có đƣợc chẳng do hai pháp, mà do danh tự thế gian 

nên có biết có đƣợc. Do danh tự thế gian nên có Tu đà hoàn cho đến A la 

hán,  Bích chi Phật, chƣ Phật; còn trong thật nghĩa đệ nhất không có biết, 

không có đƣợc, không có Tu đà hoàn cho đến không có chƣ Phật. 

Tu bồ đề!  Nếu  do danh tự thế gian nên  có biết có  đƣợc,  vậy sáu đƣờng 

sai  khác  cũng  do  danh  tự  thế  gian  nêncó,  chẳng  phải  do  đệ  nhất  thật 

nghĩa ƣ? 

Tu bồ đề đáp: Nhƣ vậy, nhƣ vậy! Xá lợi phất! Nhƣ danh tự thế gian nên có 

biết có đƣợc, sáu đƣờng sai khác cũng do danh tự thế gian nên có, chẳng 

phải  do  đệ  nhất  thật  nghĩa,  vì  cớ  sao?  Xá  lợi  phất!  Vì  trong  đệ  nhất  thật 

nghĩa không nghiệp không báo; không sanh không diệt, không sạch không 

nhơ. 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: Pháp bất sanh hay pháp sanh sanh? 

Tu  bồ  đề  đáp:  Tôi  không  muốn  khiến  pháp  bất  sanh  sanh  cũng  không 

muốn khiến pháp sanh sanh. 

Xá lợi phất nói: Thế nào là pháp bất sanh, không muốn khiến nó sanh? 

Tu bồ đề đáp: Sắc là pháp bất sanh, tự sanh không, không muốn khiến nó 

sanh; thọ, tƣởng. hành. thức là pháp bất sanh, tự tánh không, không muốn 

khiến  nó  sanh;  cho  đến  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  là  pháp  bất 

sanh, tự tánh không, không muốn khiến nó sanh. 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: Sanh sanh hay bất sanh sanh? 

Tu bồ đề đáp: Chẳng phải sanh sanh cũng chẳng phải bất sanh sanh,  vì 

cớ sao? Này Xá lợi phất! Sanh và bất sanh là hai pháp, không hợp không 

tán, không sắc, không hình, không đối, một tƣớng đó là vô tƣớng. Này Xá 

lợi  phất!  Do  nhân  duyên  ấy  chẳng  phải  sanh  sanh,  cũng  chẳng  phải  bất 

sanh sanh. 

Bấy  giờ  Xá  lợi  phất  nói  với  Tu  bồ  đề:  Tu  bồ  đề  ƣa  nói  pháp  vô  sanh  và 

tƣớng vô sanh. 

Tu bồ đề nói với Xá lợi phất: Tôi ƣa nói pháp vô sanh cũng ƣa nói tƣớng 

vô sanh, vì sao? Vì các pháp vô sanh và tƣớng vô sanh, ƣa nói và ngôn 

ngữ,  hết thảy pháp  ấy đều chẳng hợp chẳng tán, không sắc không hình, 

không đối, một tƣớng đó là vô tƣớng. 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: Ông ƣa nói pháp vô sanh cũng ƣa nói tƣớng 

vô sanh, ngữ ngôn ƣa nói ấy cũng bất sanh? 

Tu  bồ  đề?  Này  Xá  lợi  phất!  Vì  sắc  chẳng  sanh;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức 

chẳng  sanh;  mắt  chẳng  sanh  cho  đến  ý  chẳng  sanh;  địa  chủng  chẳng 

sanh cho đến thức chủng chẳng sanh; thân hành chẳng sanh, khẩu hành 

chẳng  sanh,  ý  hành  chẳng  sanh;  Thí  ba  la  mật  chẳng  sanh  cho  đến  Trí 

nhất thiết chủng chẳng sanh. 

Này Xá lợi phất! Do nhân duyên ấy, tôi ƣa nói pháp vô sanh cũng ƣa nói 

tƣớng vô sanh và ngôn ngữ ƣa nói ấy cũng bất sanh. 

LUẬN: Luận giả nói: Bấy giờ, Xá lợi phất biết Tu bồ đề ƣa nói không khó 

nhƣng hỏi rằng: Nếu tƣớng hết thảy pháp bất sanh, vậy tƣớng ấy làm sao 

chứng  đƣợc?  Dùng  pháp  sanh  chứng  đƣợc  hay  dùng  pháp  bất  sanh 

chứng đƣợc? Nếu dùng pháp sanh chứng đƣợc, thời pháp sanh là hƣ dối, 

ông  đã  dùng  các  lý  do  để  phá.  Lại  không  thể  lấy  pháp  sanh  thoát  đƣợc 

pháp  sanh?  Nếu  dùng  vô  sanh  mà  chứng  đƣợc,  thời  vô  sanh  chƣa  có 

tƣớng  pháp, không thể dùng để  chứng, làm sao  chứng đƣợc? Tu bồ đề 

không thọ nhận cả hai pháp vì đều có lỗi, nhƣ trƣớc nói. 

Xá lợi phất suy nghĩ rằng: Trong Kinh Phật dạy hai pháp thu nhiếp hết thảy 

pháp, hoặc hữu vi hoặc vô vi; sanh là hữu vi, vô sanh là vô vi. Nay Tu bồ 

đề xa lìa hai pháp ấy, làm sao nói đến việc đắc đạo? Suy nghĩ nhƣ vậy rồi 

hỏi  Tu  bồ  đề:  Không  có  việc  đắc  đạo  ƣ?  Tu  bồ  đề  là  đại  A  la  hán,  thực 

hành  tam muội Vô tránh bậc  nhất, chỉ  vì  Bồ tát nên thuyết pháp  vô sanh 

ấy, sao ông khởi tà kiến nói không ngƣời đắc đạo? Thế nên nói có biết có 

đƣợc, biết và đƣợc tức là tên khác của chữ đƣợc đạo quả. Tu bồ dề sợ 

trái với lời nói ở trƣớc nên nói không do hai pháp, mà chỉ vì thế tục nên nói 

có Tu đà hoàn cho đến Phật, vì sao? Vì hết thảy các pháp thật không có 

tƣớng ngã, nay dùng ngã mà phân biệt từ Tu đà hoàn cho đến Phật, ấy là 

theo pháp thế tục. 

Lại nữa, vì chƣa đƣợc pháp không, nên nói ấy là thiện, ấy là bất thiện, ấy 

là hữu vi, ấy là vô vi v.v... Còn trong đệ nhất nghĩa không có chúng sanh 

nên không có Tu đà hoàn cho đến Phật; vì pháp không, nên không có quả 

Tu đà hoàn cho đến Phật đạo. Thánh nhân, Thánh pháp còn hƣ dối không 

có định thật, huống gì nghiệp và quả báo ngƣời phàm sáu nẻo. 

Hỏi:  Tu  bồ  đề  đã  dùng  mỗi  mỗi  nhân  duyên  quyết  định  nói  về  pháp  bất 

sanh sao nay Xá lợi phất còn hỏi pháp bất sanh hay pháp sanh sanh? 

Ðáp:  Tu  bồ  đề  trên  kia  nói  nhân  duyên  đắc  đạo,  nên  Xá  lợi  phất  nhận 

đƣợc ý Tu bồ đề tuy nói pháp vô sanh phá hết thảy pháp, là vì nhân duyên 

nên nói mà tâm không chấp trƣớc pháp vô danh, thế nên lại hỏi. 

Lại vì pháp ấy thậm thâm, muốn khiến ngƣời nghe hiểu đƣợc rõ ràng, nên 

lại hỏi. 

Ở  trên  hỏi  pháp  tu  hành  đắc  đạo,  nay  hỏi  hết  thảy  pháp  làm  sao  sanh. 

Dùng  tuệ  nhãn  biết  hết  thảy  pháp  đều  chẳng  sanh,  nhƣng  hiện  thấy  các 

pháp sanh, nên lại hỏi làm sao sanh. 

Tu bồ đề đáp: Cả hai việc đều chẳng phải. Nếu sanh sanh, pháp sanh đã 

sanh,  không  cần  phải  sanh  nữa,  nếu  chẳng  sanh  sanh,  pháp  sanh  chƣa 

có nên không cần sanh. Nếu bảo khi sanh, một nửa sanh, một nửa không 

sanh, ấy cũng chẳng sanh. Nếu là nửa phần sanh thời đã sanh rồi, nếu là 

nửa phần chƣa sanh thời không sanh. Ấy là Tu bồ đề không dùng mắt thịt 

thấy, vì không thông đạt nên cả hai pháp đều không chấp thủ, chỉ nói sanh 

ấy  nhƣ  huyễn  nhƣ  mộng,  từ  hƣ  dối  pháp  sanh,  nên  lìa,  nên  không  thủ 

tƣớng. 

Xá lợi phất hỏi: Những pháp gì cả hai đều không chấp thủ? Tu bồ đề dùng 

theo thế đế nên nói sắc cho đến Trí nhất thiết chủng rốt ráo chẳng sanh, 

tƣớng “Không” tự nhiên, không muốn khiến trong thật tƣớng có sanh, nếu 

về thế đế hƣ dối có thể có sanh, sanh nhƣ huyễn hóa. 

Trong đây nói nhân duyên của chẳng sanh là chẳng hợp, chẳng tán. 


Có ngƣời nói: Sanh với pháp giống nhau, sanh là thƣờng, còn pháp đƣợc 

sanh là vô thƣờng, thế nên lại hỏi. Ngƣời đáp lại cho sanh và pháp chẳng 

khác, nếu nói pháp sanh là đã nói tƣớng sanh, sanh chẳng sanh, nhƣ trên 

nói. 

Xá lợi phất nghe Tu bồ đề nói, biết tâm Tu bồ đề ƣa vui pháp vô sanh, nên 

nói  với  Tu  bồ  đề  rằng:  Ông  thật  ƣa  vui  nói  pháp  vô  sanh.  Tu  bồ  đề  liền 

nhận câu hỏi ấy, tâm cũng không thẹn, vì sao? Vì luận nghị ấy không thể 

phá, không có tội lỗi. Sao biết? Tu bồ đề tự nói không có pháp có thể hợp, 

không  có  pháp  có  thể  tán,  không  sắc,  không  hình,  không  đối,  một  tƣớng 

đó là vô tƣớng, tƣớng không còn không chấp thủ, huống gì các tƣớng. 

Xá lợi phất lại khen  ngợi: Ông ƣa nói pháp vô sanh  và ngôn  ngữ đều  vô 

sanh, ấy thật thanh tịnh. Nếu chính đƣơng vui nói và ngữ ngôn chẳng phải 

vô sanh, chỉ nói ngoại vật vô sanh, thời chẳng phải thanh tịnh. 

Tu bồ đề liền lại thọ nhận lời khen ngợi ấy, đáp lại Xá lợi phất rằng: Chẳng 

phải  chỉ  vui  nói  và  ngữ  ngôn  là  vô  sanh,  mà  sắc  cho  đến  Trí  nhất  thiết 

chủng, cũng đều là vô sanh. 

KINH: Bấy giờ, Xá lợi phất nói với Tu bồ đề rằng: Tu bồ đề xứng đáng ở 

trên  hết  những  ngƣời  thuyết  pháp,  vì  sao?  Vì  Tu  bồ  đề  tùy  chỗ  hỏi  đều 

đáp đƣợc cả. 

Tu bồ đề đáp: Vì các pháp không có chỗ nƣơng. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Làm sao các pháp không có chỗ nƣơng? 

Tu bồ đề đáp: Sắc tánh thƣờng không, không nƣơng trong, không nƣơng 

ngoài,  không  nƣơng  giữa;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  thƣờng  không,  không 

nƣơng trong, không nƣơng ngoài, không nƣơng giữa. Mắt, tai, mũi, lƣỡi, 

thân,  ý  tánh  thƣờng  không,  không  nƣơng  trong,  không  nƣơng  ngoài, 

không  nƣơng  giữa;  sắc  tánh  thƣờng  không,  cho  đến  pháp  tánh  thƣờng 

không,  không  nƣơng  trong,  không  nƣơng  ngoài,  không  nƣơng  giữa.  Thí 

Ba  la  mật  tánh  thƣờng  không,  cho  đến  Bát  nhã  ba  la  mật  tánh  thƣờng 

không,  không  nƣơng  trong,  không  nƣơng  ngoài,  không  nƣơng  giữa.  Nội 

không tánh thƣờng không, cho đến vô pháp hữu pháp không tánh thƣờng 

không, không nƣơng trong, không nƣơng ngoài, không nƣơng giữa. 

Xá lợi phất! Bốn niệm xứ tánh thƣờng không, cho đến Trí nhất thiết chủng 

tánh  thƣờng  không,  không  nƣơng  trong,  không  nƣơng  ngoài,  không 

nƣơng giữa. 

Do  nhân  duyên  ấy,  Xá  lợi  phất!  Hết  thảy  các  pháp  không  chỗ  nƣơng,  vì 

tánh thƣờng không. Nhƣ vậy, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát 

nhã  ba  la  mật,  nên  thanh  tịnh  sắc,  thọ,  tƣởng,  hành,  thức,  cho  đến  nên 

thanh tịnh Trí nhất thiết chủng. 

Xá  lợi  phất  hỏi  Tu  bồ  đề:  Bồ  tát  ma  ha  tát  làm  sao  khi  tu  sáu  Ba  la  mật 

thanh tịnh Bồ tát đạo? 

Tu bồ đề đáp: Có Thí ba la mật thế gian, có Thí ba la mật xuất thế gian; 

Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba 

la mật có thế gian, có xuất thế gian. 

Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Thế nào là Thí ba la mật thế gian, thế nào là Thí 

ba la mật xuất thế gian? 

Tu bồ đề đáp: Nếu Bồ tát ma ha tát làm thí chủ hay cúng thí cho Sa môn, 

Bà  la  môn,  ngƣời  nghèo  cùng,  kẻ  ăn  xin,  cần  ăn  cho  ăn,  cần  uống  cho 

uống,  cần  áo  cho  áo,  đồ  nằm,  giƣờng  nệm,  phòng  nhà,  hƣơng  hoa,  anh 

lạc, thuốc thang, các thứ cần dùng để nuôi sống; hoặc vợ con, quốc thổ, 

đầu  mắt,  tay  chân,  chi  tiết,  vật  trong  ngoài  đều  lấy  cấp  thí,  khi  thí  nghĩ 

rằng: Ta cho kia nhận, ta không  xan tham, ta là thí chủ, ta  có thể  bỏ  hết 

thảy  vật,  ta  theo  lời  Phật  dạy  bố  thí,  ta  tu  Thí  ba  la  mật.  Làm  việc  bố  thí 

nhƣ vậy rồi, dùng pháp có đƣợc cho hết thảy chúng sanh chung hƣởng, 

hồi  hƣớng  đến  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  nghĩ  rằng:  Nhân  sự 

bố  thí  này  mà  khiến  cho  chúng  sanh  đƣợc  cái  vui  đời  này,  sau  sẽ  khiến 

đƣợc vào Niết bàn. 

Ngƣời  ấy  bố  thí  nhƣ  vậy  có  ba  điều  chƣớng  ngại:  Là  tƣớng  ta,  tƣớng 

ngƣời khác, tƣớng bố thí. Chấp trƣớc ba tƣớng ấy mà bố thí, ấy gọi là Thí 

ba la mật thế gian. Vì nhân duyên gì nên gọi là thế gian? Vì không động, 

không xuất đối với thế gian nên gọi là Thí ba la mật thế gian. 

Thế nào gọi là Thí ba la mật xuất thế gian? Ðó là ba phần đƣợc thanh tịnh. 

Thế nào là ba? Là Bồ tát ma ha tát khi bố thí, ta không thể có đƣợc, không 

thấy  ngƣời  thọ  nhận  và  vật  bố  thí  không  thể  có  đƣợc,  cũng  không  trông 

quả báo. Ấy gọi là Bồ tát Thí ba la mật ba phần thanh tịnh. 

Lại  nữa,  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  bố  thí  cho  tất  cả  chúng  sanh, 

tƣớng  chúng  sanh  cũng  không  thể  có  đƣợc,  lấy  sự  bố  thí  ấy  hồi  hƣớng 

đến Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác cho đến không thấy tƣớng pháp 

vi tế. Xá lợi phất! Ấy gọi là Thí ba la mật xuất thế gian. Vì sao gọi là xuất 

thế gian? hay động hay xuất đối với thế gian nên gọi là Thí ba la mật xuất 

thế gian. 

Giới ba la mật có chỗ nƣơng là Giới ba la mật thế gian, không chỗ nƣơng 

là  Giới  ba  la  mật  xuất  thế  gian.  Các  nghĩa  khác  cũng  nói  nhƣ  Thí  ba  la 

mật. 

Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật có chỗ 

nƣơng gọi là thế gian, không có chỗ nƣơng gọi là xuất thế gian. Các nghĩa 

khác cũng nói nhƣ Thí ba la mật. 

Nhƣ vậy, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát khi tu hành sáu Ba la mật, tịnh Bồ 

tát đạo. 

Xá  lợi  phất  hỏi  Tu  bồ  đề:  Làm  sao  Bồ  tát  ma  ha  tát  vì  đạo  Vô  thƣợng 

Chánh đẳng Chánh giác? 

Tu bồ đề đáp: Tu bốn niệm xứ là Bồ tát ma ha tát vì đạo Vô thƣợng Chánh 

đẳng Chánh giác, cho đến tu tám Thánh đạo phần, cửa không giải thoát, 

cửa vô tƣớng giải thoát, cửa vô tác giải thoát; nội không cho đến vô pháp 

hữu  pháp  không,  hết  thảy  môn  Tam  muội,  hết  thảy  môn  Ðà  la  ni,  Phật 

mƣời  lực,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  vô  ngại,  mƣời  tám  pháp  không 

chung, đại từ đại bi. 

Xá  lợi  phất!  Ấy  gọi  là  Bồ  tát  ma  ha  tát  vì  đạo  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng 

Chánh giác. 

LUẬN. Hỏi: Năm trăm A la hán Phật đều thọ ký cho là đệ nhất, nhƣ Xá lợi 

phất trí tuệ đệ nhất, Mục kiền liên thần túc đệ nhất, Ma ha Ca diếp tu hạnh 

đầu  đà  đệ  nhất,  Tu  bồ  đề  đƣợc  Vô  tránh  Tam  muội  đệ  nhất,  Ma  ha  Ca 

chiên  diên  phân  biệt  Tu  đa  la  đệ  nhất,  Phú  lâu  na  đệ  nhất  trong  hàng 

thuyết pháp, nay cớ sao Xá lợi phất lại khen ngợi Tu bồ đề xứng đáng đệ 

nhất trong hàng thuyết pháp? 

Ðáp: Phật dùng Phật nhãn quán hết thảy chúng sanh lợi căn, độn căn, trù 

lƣợng hết thảy pháp tổng tƣớng, biệt tƣớng, tùy chỗ đắc pháp của họ mà 

mỗi mỗi đều thọ ký đệ nhất, không lầm. Phú lâu na ở giữa bốn chúng dùng 

mƣời hai bộ Kinh, theo mỗi mỗi pháp môn, mỗi mỗi nhân duyên, thí dụ mà 

nói, có thể làm lợi ích chúng sanh đệ nhất. Tu bồ đề 

thƣờng tu Vô tránh Tam muội, cùng với Bồ tát đồng việc, không khéo vui 

nói  một  pháp  môn  không  tƣớng,  hơn  Phú  lâu  na;  thí  nhƣ  ngƣời  thợ  có 

nhiều sở năng, sở năng nhiều nên 

tinh xảo cùng khắp, còn nhƣ có ngƣời có khả năng chuyên một việc, thời 

ắt cùng tột cái đẹp của nó. Phú lâu na tuy đa năng song không bằng Tu bồ 

đề thƣờng ƣa hành không tƣớng, nên hay khéo nói không. Thế nên Xá lợi 

phất nghe Tu bồ đề khéo nói nghĩa không, liền khen ngợi rằng: Ông đáng 

là đệ nhất trong hạng ngƣời thuyết pháp. Xá lợi phất thấy Tu bồ đề tùy chỗ 

hỏi đều đáp đƣợc, nhƣ gió đi giữa không, không gì ngăn ngại. 

Khi  ấy  Tu  bồ  đề  không  nhún  nhƣờng,  không  thọ  nhận,  vì  an  lập  bằng 

phẳng, chắc chắn là tƣớng ngƣời tốt. Tƣớng ngƣời tốt là tự khen, không 

tự  chê,  cũng  không  khen  không  chê  ngƣời  khác.  Nếu  tự  khen  mình,  thì 

chẳng phải là tƣớng đại nhân, không đƣợc ngƣời khen mới tự khen; nếu 

tự  chê,  ấy  là  ngƣời  nịnh  hót;  nếu  chê  ngƣời  khác,  ấy  là  ngƣời  dèm  pha 

phá hại; nếu khen ngƣời khác, ấy là ngƣời dua nịnh. Tu bồ đề nói pháp vô 

sanh nên Xá lợi phất tuy khen mà không phải nịnh hót. Tu bồ đề cho Xá lợi 

phất khen thật nên không nhún nhƣờng. Lại vì dứt pháp ái nên tâm không 

cao,  cũng  không  ái  trƣớc,  chỉ  đáp  về  nhân  duyên  của  sự  không  ngại 

không chƣớng, tức là hết thảy pháp không có chỗ nƣơng  tựa, không có 

chỗ  nƣơng  tựa  nên  không  ngại  không  chƣớng.  Nghĩa  không  có  chỗ 

nƣơng tựa nhƣ trƣớc đã nói. 

Trong đây Tu bồ đề tự nói  vì nội  pháp  không  nên sắc không nƣơng tựa 

trong; vì ngoại pháp không nên sắc không nƣơng tựa ngoài; vì trung gian 

không có nên săc không nƣơng tựa trung gian. Nhƣ sắc, cho đến Trí nhất 

thiết chủng cũng nhƣ vậy. Bồ tát biết tất cả ba cõi vô thƣờng, không nên 

không  nƣơng  tựa  trong  đó;  khi  ấy  phiền  não  dứt,  tịnh  đƣợc  Bồ  tát  đạo. 

Thế nên Tu bồ đề nói, Bồ tát tu hành sáu Ba la mật, nên tịnh sắc cho đến 

tịnh Trí nhất thiết chủng. 

Hỏi: Tịnh sắc cho đến tịnh Trí nhất thiết chủng tức là tịnh Bồ tát đạo, cớ gì 

còn hỏi? 

Ðáp: Bồ tát hay làm cho rốt ráo không, ấy gọi là thanh tịnh. Việc ấy thâm 

diệu, không  thể tức  khắc liền đƣợc, thế nên Xá lợi phất hỏi:  Hàng Bồ tát 

tân học làm sao tu đạo phƣơng tiện ban đầu đó? 

Tu bồ đề đáp: Nếu Bồ tát tu đƣợc hai thứ Ba la mật, thời sáu Ba la mật là 

bắt đầu mở Bồ tát đạo, dùng vô sở đắc không mà tu ba mƣơi bảy phẩm là 

mở Phật đạo. Tịnh gọi là mở, nhƣ trừ khử chông gai trên đƣờng đi, gọi là 

mở đƣờng. 

Những gì là hai thứ Ba la mật? 1. Thế gian, 2. Xuất thế gian. Thế gian là 

Tu bồ đề tự nói nghĩa rằng: Cần ăn cho ăn v.v... nhƣ đã nói ở đầu phẩm. 

Nếu lúc bố thí mà có chỗ nƣơng tựa, thời nhƣ ngƣời già bệnh nƣơng tựa 

sức ngƣời khác mới có thề đi đứng đƣợc. Ngƣời bồ thí xa lìa trí tuệ thật, 

tâm lực mỏng ít cho nên nƣơng tựa. 

Nƣơng tựa là thân ta, tài vật, ngƣời nhận, tâm chấp trƣớc thủ tƣớng pháp 

ấy,  sanh  các  phiền  não  kiêu  mạn  v.v...  ấy  gọi  là  thế  gian,  không  động 

không xuất. 

Ðộng là nhu thuận nhẫn. 

Xuất là vô sanh nhẫn. 

Trong  pháp  Thanh  văn,  động  là  bậc  hữu  học,  xuất  là  bậc  vô  học.  Các 

nghĩa của năm Ba la mật kia cũng nhƣ vậy. Ấy gọi là bắt đầu mở Bồ tát 

đạo. 

Hỏi:  Bồ  tát  đạo  đức  là  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  cớ  sao  còn 

hỏi? 

Ðáp: Lúc làm Bồ tát phải có đạo. Phật đã đến chỗ không cần đạo, đạo ấy 

vì đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, nên gọi là Bồ đề đạo. Bồ tát 

tu hành đạo ấy nên gọi là Bồ tát đạo. Trong đây Phật dạy dạo xa là Bồ tát 

đạo, sáu Ba la mật; dạo gần là Bồ đề đạo, ba mƣơi bẩy phẩm. Trong sáu 

Ba  la  mật,  bố  thí,  trì  giới  là  tạp  nên  xa;  ba  mƣơi  bảy  phẩm  chỉ  có  Thiền 

định, trí tuệ nên gần. Sáu Ba la mật có thế gian, xuất thế gian xen lẫn nên 

xa; ba mƣơi bảy phẩm, ba giải thoát môn v.v... cho đến đại từ đại bi, rốt 

ráo thanh tịnh nên gần. 

Lại nữa, Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác đạo là từ địa vị mới phát tâm 

cho đến địa vị Kim cang Tam muội, trung gian đó vì tu hạnh Bồ đề, Bồ tát 

đều gọi là Bồ đề đạo. 

KINH: Bấy giờ, Xá lợi phất tán thán Tu bồ đề rằng: Lành thay, Lành thay! 

Thế nào là lực Ba la mật? 

Tu bồ đề đáp: Là lực Bát nhã ba la mật, vì cớ sao? Vì Bát nhã ba la mật 

hay  xuất  sanh  hết  thảy  pháp  lành,  hoặc  pháp  Thanh  văn,  pháp  Bích  chi 

Phật, pháp Bồ tát, pháp Phật. 

Xá  lợi  phất!  Bát  nhã  ba  la  mật  hay  nhiếp  thọ  hết  thảy  pháp  lành;  hoặc 

pháp Thanh văn, pháp Bích chi Phật, pháp Bồ tát, pháp Phật. 

Xá  lợi  phất!  Chƣ  Phật  quá  khứ  thực  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  mà  chứng 

đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, chƣ Phật vị lai cũng thực hành 

Bát nhã ba la mật mà sẽ chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. 

Xá lợi phất! Chƣ Phật trong mƣời phƣơng thế giới hiện tại cũng thực hành 

Bát nhã ba la mật mà chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. 

Xá lợi  phất!  Nếu Bồ tát ma ha tát khi nghe nói Bát nhã ba la mật,  không 

nghi không vấn nạn, nên biết Bồ tát ma ha tát ấy thực hành đạo Bồ tát. 

Bồ tát  đạo là cứu độ hết thảy chúng  sanh nên tâm không  xa bỏ hết thảy 

chúng sanh, vì không có sở đắc. Bồ tát thƣờng nên không xa lìa niệm ấy, 

tức là niệm đại bi. 

Xá lợi phất lại hỏi: Muốn khiến Bồ tát ma ha tát thƣờng không xa lìa niệm 

ầy, tức là niệm đại bi. Nếu Bồ tát ma ha tát không xa lìa niệm đại bi, khiến 

hết  thảy  chúng  sanh  đều  sẽ  làm  Bồ  tát,  vì  sao?  Tu  bồ  đề!  Vì  hết  thảy 

chúng sanh cũng không xa lìa các niệm? 

Tu bồ đề đáp: Lành thay, lành thay! Xá lợi phất! Ông muốn vấn nạn tôi mà 

trở  thành  nghĩa  của  tôi,  vì  sao?  Vì  chúng  sanh  không  có  nên  niệm  cũng 

không  có,  chúng  sanh  tánh  không  có  nên  niệm  cũng  là  tánh  không  có; 

chúng sanh pháp không có nên niệm cũng là pháp không có; chúng sanh 

lìa  nên  niệm  cũng  lìa;  chúng  sanh  không  nên  niệm  cũng  không;  chúng 

sanh không thể biết nên niệm cũng không thể biết. 

Xá  lợi  phất!  Sắc  không  có  nên  niệm  cũng  không  có;  sắc  tánh  không  có 

nên  niệm  cũng  là  tánh  không  có;  sắc  pháp  không  có  nên  niệm  cũng  là 

pháp  không  có;  sắc  lìa  nên  niệm  cũng  lìa;  sắc  không  nên  niệm  cũng 

không; sắc không thể biết nên niệm cũng không thể biết; thọ, tƣởng, hành, 

thức cũng vậy. Mắt cho đến ý, sắc cho đền pháp, địa chủng cho đến thức 

chủng,  (Kinh Ðại Bát nhã ghi: Ðịa giới, thức giới – ND),  Thí ba la mật cho 

đến Bát nhã ba la mật, nội không cho đến vô pháp hữu pháp không, bốn 

niệm  xứ  cho  đến  mƣời  tám  pháp  không  chung,  hết  thảy  môn  Tam  muội, 

hết  thảy  môn  Ðà  la  ni,  Nhất  thiết  trí,  Trí  nhất  thiết  chủng,  cho  đến  Vô 

thƣợng Chánh đẳng Chánh giác không có nên niệm cũng không có, cho 

đến  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  không  thể  biết  nên  niệm  cũng 

không thể biết. 

Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát tu hành đạo ấy, tôi muốn khiến không xa lìa 

ấy, tức là niệm đại bi. 

Bấy giờ, Phật tán thán Tu bồ đề rằng: Lành thay, lành thay! Bồ tát ma ha 

tát có nói Bát nhã ba la mật cũng nên nói nhƣ vậy. Nhƣ ông nói Bát nhã 

ba la mật đều  vâng  thừa ý  Phật.  Bồ tát  ma ha tát học  Bát nhã ba la  mật 

nên nhƣ lời ông nói mà học. 

Khi  Tu  bồ  đề  nói  phẩm  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy,  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới 

chấn  động  sáu  cách.  Phƣơng  đông  vọt  lên,  phƣơng  tây  chìm  xuống; 

phƣơng  tây  vọt  lên,  phƣơng  đông  chìm  xuống;  phƣơng  nam  vọt  lên, 

phƣơng bắc chìm xuống, phƣơng bắc vọt lên, phƣơng nam chìm xuống; ở 

giữa vọt lên, hai bên chìm xuống; hai bên vọt lên, ở giữa chìm xuống. 

Bấy giờ Phật mỉm cƣời. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Vì nhân duyên gì nên Phật mỉm cƣời? 

Phật bảo Tu bồ đề: Nhƣ Ta ở thế giới này nói Bát nhã ba la mật, vô lƣợng 

A tăng kỳ thế giới chƣ Phật ở phƣơng đông cũng vì các Bồ tát ma ha tát 

mà nói Bát nhã ba la mật, chƣ Phật ở phƣơng nam, tây, bắc, bốn góc và 

trên dƣới cũng nói Bát nhã ba la mật ấy. 

Khi  nói  phẩm  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy,  mƣời  hai  na  do  tha  các  trời,  ngƣời 

chứng đƣợc vô sanh pháp nhẫn. Khi chƣ Phật mƣời phƣơng nói Bát nhã 

ba la mật ấy,  vô lƣợng A tăng kỳ  chúng  sanh cũng pháp  tâm Vô thƣợng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

LUẬN: Luận giả nói: Xá lợi phất nghĩ rằng: Tu bồ đề phân biệt nói rõ sáu 

Ba la mật thế gian, xuất thế gian và Bồ đề đạo rất lợi ích cho chúng sanh 

nên hoan hỷ tán thán: Lành thay, lành thay! Nói lại hai lần là tỏ sự hoan hỷ 

cùng tột. 

Hỏi: Ấy là do lực của Ba la mật nào? 

Ðáp: Tu bồ đề suy nghĩ rằng: Trong tất cả tâm số pháp, trừ trí tuệ, không 

có tâm số nào có khả năng phân biệt dứt nghi, mở lối nhƣ vậy. Trong các 

Ba la mật, nếu lìa Bát nhã ba la mật tự mình không thể thành tựu, huống 

gì có thể phân biệt mở lối? Suy nghĩ nhƣ vậy rồi, đáp Xá lợi phất rằng: Ðó 

là lực của Bát nhã ba la mật, nhƣ trƣớc đã nói. trong các pháp không có 

ngã, không có kẻ biết, không có kẻ thấy. Nay đem điều ấy làm chứng biết 

đó là lực của Bát nhã ba la mật, chẳng phải lực của Phật, chẳng phải lực 

của  Tu  bồ  đề,  vì  sao?  Tu  bồ  đề  nói  lỳ  do  vì  Bát  nhã  ba  la  mật  xa  lìa  hai 

bên đoạn thƣờng, có, không  v.v... hay  phát sanh tất cả pháp lành,  đó là 

tƣớng định, tƣớng cứng chắc không hoại của pháp ba thừa. 

Lại, Bát nhã ba la mật vô lƣợng vô biên nên có thể nhiếp thụ tất cả pháp 

lành, nhƣ biển lớn hay nạp thụ trăm sông nghìn dòng. 

Pháp lành ba thừa là sáu Ba la mật, cho đến mƣời tám pháp không chung. 

Mƣời  phƣơng  ba  đời  chƣ  Phật  thực  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  nên  đều 

chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. Tuy thực hành các Ba la 

mật kia, mà Bát nhã ba la mật rất tôn quí, có năng lực thông đạt. Thí nhƣ 

hòa  hợp  thuốc  xổ,  vị  bã  đậu  mạnh  hơn  cả.  Bát  nhã  ba  la  mật  cũng  nhƣ 

vậy, tuy hòa hợp với các Ba la mật  kia, nhƣng phá các phiền não, tà kiến, 

xả bỏ hý luận thì lực Bát nhã ba la mật hơn cả. Vì vậy, nên nói đều là lực 

của Bát nhã ba la mật. 

Hỏi: Mỗi mỗi tán thán Bát nhã ba la mật là vi diệu thậm thâm, vậy ai hay tu 

hành, tùy thuận, tƣơng ƣng Bát nhã ba la mật? 

Ðáp: Những Bồ tát trong vô lƣợng đời chứa nhóm các phƣớc đức, lợi căn, 

phiền não bị bẻ mỏng; tuy chƣa đến địa vị bất thối, song nghe nói Bát nhã 

ba la mật liền tin thọ thâm nhập. Ngƣời có tƣớng thông đạt nhƣ vậy, thời 

có thể thực hành đạo Bát nhã ba la mật, 

nghĩa là cứu độ hết thảy chúng sanh, khiến xa lìa ƣu não thế gian, vì tâm 

đại bi nên không bỏ hết thảy chúng sanh. Bồ tát thƣờng không nên xa lìa 

tâm đại bi và niệm rốt ráo không, rốt ráo không, thời phá các phiền não thế 

gian, thị hiện Niết bàn; mà tâm đại bi dẫn dắt khiến trở lại vào trong thiện 

pháp, để lợi ích cho chúng sanh. 

Bấy giờ Xá lợi phất nạn hỏi Tu bồ đề: Nếu Bồ tát không lìa niệm đại bi và 

niệm rốt ráo không ấy, thời tất cả chúng sanh đều sẽ làm Bồ tát, vì sao? Vì 

rốt ráo không, thì vô tƣớng, không phân biệt, không nên Bồ tát có niệm đại 

bi, còn chúng sanh không có niệm đại bi. Nếu có thì hết thảy chúng sanh 

nên chung có, nếu không thì Bồ tát cũng nên không? 

Tu bồ đề đáp: Ông muốn nạn hỏi tôi mà trở lại giúp thành nghĩa của tôi, vì 

sao?  Vì  các  pháp  tƣớng  rốt  ráo  không,  nên  chúng  sanh  cũng  không, 

chúng sanh không nên niệm rốt ráo không cũng không. Nếu các pháp rốt 

ráo không, thì đâu có chúng sanh thật không mà nạn hỏi tôi rằng: Chúng 

sanh không lìa niệm ấy, thời đều sẽ làm Bồ tát! Thế nên nói chúng sanh 

không có nên niệm rốt ráo không cũng không có. Chúng sanh không có tự 

tánh, chúng sanh kìa, chúng sanh không, chúng sanh không thể biết, niệm 

rốt  ráo  không  cũng  không.  Sắc  cho  đến  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác cũng nhƣ vậy. 

Hỏi: Trong đây niệm, là không lìa niệm đại bi, cớ sao nói không lìa niệm rốt 

ráo? 

Ðáp:  Bồ  tát  không  lìa  niệm  ấy,  tâm  không  bỏ  chúng  sanh,  vì  dùng  vô  sở 

đắc làm phƣơng tiện vậy. Vô sở đắc không và rốt ráo không, tên khác mà 

nghĩa một. Vô sở đắc không; vô sở đắc không ở đầu, rốt ráo không ở sau; 

vì rốt ráo không là lớn, nên sanh tâm bi cũng lớn. Ðại bi, nhƣ trong Kinh A 

Sai Mạc nói có ba thứ bi: Là chúng sanh duyên, pháp duyên và vô duyên. 

Vô duyên từ bi từ rốt ráo không phát sanh, lấy đó mà giải sự nạn vấn của 

Xá  lợi  phất.  Phật  ấn  chứng  lòi  nói  ấy  nên  tán  thán  lành  thay.  Nếu  muốn 

giải nói Bát nhã ba la mật, hãy nên nhƣ ông nói. 

Bấy giờ ở trong  chúng, hàng trời, ngƣời, Bồ tát nghĩ rằng: Bát nhã ba la 

mật rất sâu, ba đời chƣ Phật đều từ trong đó xuất sanh, Tu bồ đề là ngƣời 

Tiểu  thừa,  tại  sao?  Phật  tán  thán,  muốn  nói  Bát  nhã  ba  la  mật,  hãy  nên 

nhƣ ông nói, vì thế nên tiếp đến nói: Tu bồ đề nói đều vâng thừa ý Phật. 

Giả  sử  nhƣ  Di  lặc  Bồ  tát,  Phạm  thiên  vƣơng  v.v...  không  nƣơng  theo  ý 

Phật còn không thể hỏi, huống gì Tu bồ đề ở trƣớc Phật mà có thể tự do 

vui nói. Các Bồ tát muốn học Bát nhã ba la mật cũng nên nhƣ ông nói mà 

học. 

Khi nói phẩm ấy, ba ngàn đại thiên thế giới chấn động sáu cách là lúc ấy ở 

trong hội chúng  có nhiều Bồ tát phát tâm Vô thƣợng Chánh  đẳng Chánh 

giác, đều sẽ làm Phật. 

Phật  là  chủ  lớn  của  trời  đất,  địa  thần  hoan  hỷ  chủ  ta  nay  xuất  sanh  nên 

khiến quả đất động mạnh. 

Lại nữa, ngƣời có tâm tin Bát nhã ba la mật thâm sâu, là hy hữu có đƣợc, 

nên ngƣời ấy do nhân duyên phƣớc đức mà cảm gió lớn làm rung động  

nƣớc, nƣớc động nên đất động. 

Lại nữa, đại Long vƣơng ở dƣới đất muốn đến nghe Bát nhã ba la mật, từ 

nƣớc đi ra cho nên nƣớc động, nƣớc động nên đất động. 

Lại  nữa,  do  thần  lực  của  Phật  khiến  đất  động,  vì  muốn  khiến  mọi  ngƣời 

tăng lòng tin vui Bát nhã ba la mật khó thấy khó biết. Ngoài ra, nhân duyên 

làm đất động, nhƣ trƣớc đã nói, còn trong đây Phật tự nói nhân duyên là 

Ta nói Bát nhã ba la mật, mƣời phƣơng chƣ Phật cũng nói Bát nhã ba la 

mật, mƣời hai na do tha trời ngƣời đƣợc địa vị bất thối,  vào  pháp  vị, thế 

nên đất động. 

Lại,  chúng  sanh  trong  mƣời  phƣơng  thế  giới,  cũng  phát  tâm  Vô  thƣợng 

đạo, thế nên đất động. 

Bấy giờ chƣ Thiên cũng có rải các thứ hoa sen và các tạp hƣơng, áo trời, 

lọng  trời,  ngàn  vạn  thứ  kỷ  nhạc  trời.  Các  Long  vƣơng  từ  bốn  biển  nƣớc 

lớn vọt lên và các Dạ xoa, La sát v.v... đều sanh tâm từ, chấp tay tán Phật. 

Lại khi Phật mỉm cƣời, vô lƣợng ánh sáng chùm khắp mƣời phƣơng các 

thế giới nhiều nhƣ hằng hà sa, có bấy nhiêu việc hy hữu. Nói cách cốt yếu 

thì đất động đều do nói thật tƣớng các pháp, tức là Bát nhã ba la mật. 

(Hết cuốn 53 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 54 

GIẢI THÍCH: PHẨM THIÊN VƯƠNG THỨ 27 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Ðề Thích thứ 25) 

KINH: Bấy giờ, ba ngàn đại thiên thế giới các trời Tứ thiên vƣơng cùng với 

vô số trăm ngàn ức chƣ thiên đều đến tập hội. Ba ngàn đại thiên thế giới 

các Thích đề hoàn nhơn và các trời Ðao lợi, vua trời Tu dạ ma và các trời 

Dạ ma, vua trời Ðâu suất đà và các trời Ðâu suất đà, vua trời Tu niết mật 

đà và các trời Diệu  Hóa,  vua trời Bà  xá  bạt đề và các trời Tự Tại Hành, 

mỗi mỗi cùng vô số trăm ngàn ức chƣ thiên đều đến tập hội. Ba ngàn đại 

thiên thế giới các Phạm vƣơng cho đến các trời Thủ đà hội, mỗi mỗi cùng 

vô số trăm ngàn ức chƣ thiên đều đền tập hội. Các trời bốn Thiên vƣơng 

cho đến các trời Thủ đà hội có ánh sáng nơi thân từ nghiệp báo sinh, đối 

với ánh sáng thƣờng của Phật trăm phần, ngàn phần, ngàn vạn ức phần 

không  kịp  một,  cho  đến  không  thể  lấy  toán  số  thí  dụ  so  sánh  đƣợc.  Ánh 

sáng  của  Thế  Tôn  tối  thắng  tối  diệu,  tối  thƣợng  đệ  nhất;  ánh  sáng  do 

nghiệp  báo  sinh  của  chƣ  thiên  ở  bên  ánh  sáng  Phật  không  thể  chiếu 

không thể hiện, nhƣ tim đèn cháy so với vàng Diêm phù đàn. 

Bấy giờ Thích đề hoàn nhơn (Ðế thích – Indra) bạch đại đức Tu bồ đề; Ba 

ngàn đại thiên thế giới các trời bốn Thiên vƣơng cho đến các trời Thủ đà 

hội, hết thảy hòa hợp muốn nghe Tu bồ đề nói nghĩa Bát nhã ba la mật. Tu 

bồ đề! Bồ tát ma ha tát làm sao nên trụ trong Bát nhã ba la mật? Sao gọi 

là Bồ tát ma ha tát Bát nhã  ba la mật? Làm sao Bồ tát ma ha tát nên trụ 

Bát nhã ba la mật? 

Tu  Bồ  đề  nói  với  trời  Thích  đề  hoàn  nhơn  rằng:  Kiều  thi  ca!  Tôi  nay  sẽ 

thừa thuận ý Phật, thừa thuận thần lực Phật mà vì các Bồ tát ma ha tát nói 

Bát nhã ba la mật, nhƣ Bồ tát ma ha tát đã nên trụ trong Bát nhã ba la mật 

( Kinh Ðại Bát nhã ghi:Như Bồ tát ma ha tát có thể nơi trong đó nên trụ như 

 vậy, nên học như vậy – ND) 

Các Thiên tử! Ai chƣa phát tâm Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, nay 

hãy nên phát tâm. 

Các Thiên tử! Nếu vào chánh vị Thanh văn, ngƣời ấy không thể phát tâm 

Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  vì  sao?  Vì  đã  dựng  ranh  giới  cách 

biệt chƣớng ngại  với sanh tử. Ngƣời ấy  nếu  phát tâm Vô thƣợng Chánh 

đẳng chánh giác, tôi cũng tùy hỷ, vì cớ sao? Vì thƣợng nhân còn nên cầu 

thƣợng pháp; tôi trọn không dứt công đức của họ. 

Kiều thi ca! Sao gọi là Bát nhã ba la mật? Bồ tát ma ha tát tâm tƣơng ƣng 

với Trí nhất thiết chủng mà niệm sắc vô thƣờng, niệm sắc khổ, niệm sắc 

không, niệm sắc vô ngã, niệm sắc nhƣ bệnh, nhƣ thƣ, nhƣ ung, nhƣ ghẻ, 

nhƣ mũi tên vào thân, thống não, suy hoạn, lo sợ bất an, vì không có sở 

đắc; niệm thọ, tƣởng, hành, thức cũng nhƣ vậy. Niệm mắt, tai, mũi, lƣỡi, 

thân, ý; niệm địa chủng, thủy, hỏa, phong, không, thức chủng, quán nó vô 

thƣờng cho đến lo sợ bất an, vì cũng không có sở đắc. 

Quán sắc tịch diệt, lìa, chẳng sinh chẳng diệt, chẳng nhơ, chẳng sạch; thọ, 

tƣởng, hành, thức cũng nhƣ vậy. Quán địa chủng cho đến thức chủng tịch 

diệt, lìa, chẳng sinh chẳng diệt, chẳng nhơ chẳng sạch, cũng vì không có 

sở đắc. 

Lại  nữa,  Kiều  thi  ca!  Bồ  tát  ma  ha  tát  tâm  tƣơng  ƣng  với  Trí  nhất  thiết 

chủng  quán  vô  minh  làm  duyên  các  hành,  cho  đến  già  chết  làm  nhân 

duyên cho nhóm khổ lớn, cũng vì không có sở đắc. Quán vô minh diệt nên 

các hành diệt, cho đến sinh diệt nên già chết diệt, già chết diệt nên ƣu bi 

sầu não nhóm khổ lớn diệt, vì khôg có sở đắc. 

Lại nữa, Kiều thi ca! Bồ tát ma ha tát tâm tƣơng ƣng Trí nhất thiết chủng, 

tu bốn niệm xứ, vì không có sở đắc, cho đến tu Phật mƣời lực, mƣời tám 

pháp không chung, vì không có sở đắc. 

Lại  nữa,  Kiều  thi  ca!  Bồ  tát  ma  ha  tát  tâm  tƣơng  ƣng  với  Trí  nhất  thiết 

chủng, tu Thí ba la mật, vì không có sở đắc; tu Giới ba la mật, Nhẫn ba la 

mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, vì không có sở đắc. 

Lại nữa, Kiều thi ca! Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật, quán nhƣ vầy: 

chỉ có các pháp với các pháp làm nhân duyên, thuấn nhuần, tăng ích cho 

nhau,  phân  biệt  so  tính  trong  ấy  không  có  ngã,  ngã  sở.  Bồ  tát  tâm  hồi 

hƣớng  không  ở  trong  tâm  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  tâm  Vô 

thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  không  ở  trong  tâm  hồi  hƣớng;  tâm  hồi 

hƣớng  không  thể  có  đƣợc  nơi  tâm  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác, 

tâm  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  không  thể  có  đƣợc  nơi  tâm  hồi 

hƣớng. Bồ tát tuy quán hết thảy pháp cũng không có pháp có thể đƣợc. 

Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát Bát nhã ba la mật. 

Thích  đề  hoàn  nhơn  hỏi  Tu  bồ  đề:  Tại  sao  tâm  hồi  hƣớng  của  Bồ  tát 

không  ở  trong  tâm  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác?  Tại  sao  tâm  Vô 

thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  không  ở  trong  tâm  hồi  hƣớng?  Tại  sao 

tâm hồi hƣớng không thể có đƣợc nơi tâm Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh 

giác?  Tại  sao  tâm  Vô  thƣợng  Chánh  đẳg  Chánh  giác  không  có  thể  có 

đƣợc nơi tâm hồi hƣớng. 

Tu  bồ  đề  nói  với  Thích  đề  hoàn  nhơn  rằng:  Kiều  thi  ca!  Tâm  hồi  hƣớng, 

tâm  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  là  chẳng  phải  tâm,  chẳng  phải 

tâm  tƣớng;  trong  chẳng  phải  tâm  tƣớng  không  thể  có  hồi  hƣớng;  chẳng 

phải  tâm  tƣớng  ấy  thƣờng  chẳng  phải  tâm  tƣớng;  tƣớng  không  thể  nghĩ 

bàn thƣờng tƣớng không thể nghĩ bàn, ấy gọi là Bát nhã ba la mật của Bồ 

tát ma ha tát.  (Kinh  Ðại Bát nhã ghi: Kiều thi ca! Tâm hồi hướng của các 

 Bồ  tát  ma  ha  tát  thời  chẳng  phải  tâm,  tâm  Bồ  đề  cũng  chẳng  phải  tâm; 

 không thể chẳng phải tâm hồi hướng nơi chẳng phải tâm, tâm cũng không 

 thể hồi hướng nơi chẳng phải tâm, chẳng phải tâm, không thể hồi hướng 

 nơi tâm, tâm cũng không thể hồi hướng nơi tâm, vì sao? Vì chẳng phải tâm 

 tức là không thể nghĩ bàn, không thể nghĩ bàn tức là chẳng phải tâm. Hai 

 thứ ấy đều không có gì, trong không có gì, không có nghĩa hồi hướng. Kiều 

 thi  ca!  Tâm  không  có  tự  tánh  ,  tâm  tánh  không  có,  nên  tâm  cũng  không; 

 tâm và tâm sở đã không có tự tánh, nên tân cũng không có nghĩa tâm hồi 

 hướng. Kiều thi ca! Nếu quán xét như vậy, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát Bát 

 nhã ba la mật – ND) 

Bấy giờ, Phật tán thán Tu bồ đề rằng  Lành thay, lành thay! Tu bồ đề! Ông 

đã vì các Bồ tát ma ha tát nói Bát nhã ba la mật, an ủy tâm các Bồ tát ma 

ha tát! 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Con nên báo ân, không nên 

không báo ân. Quá khứ các đức Phật và các đệ tử đã vì các Bồ tát nói sáu 

Ba la mật, chỉ dạy lợi ích vui mừng; Thế Tôn lúc bấy giờ cũng ở trong đó 

học, đã chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. Con nay cũng vì 

các Bồ tát nói sáu Ba la mật, chỉ dạy lợi ích vui mừng, nay chứng đƣợc Vô 

thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. 

LUẬN. Hỏi: Trong phẩm đầu Phật phóng ra ánh sáng thù thắng, chƣ thiên 

đã tập hội đông đảo, nơi đây sao còn nói lại? 

Ðáp: Có ngƣời nói đây là hội sau. Có ngƣời nói chính là hội trƣớc. Chƣ 

thiên  cho  rằng  Tu  bồ  đề  khéo  nói  Bát  nhã  ba  la  mật  thâm  sâu,  nên  chƣ 

thiên hoan hỷ, vì vậy nên Phật mỉm  

cƣời. Ánh sáng thƣờng càng phát sáng thời ánh sáng chƣ thiên không còn 

hiện. Nhƣ lúc mặt trời mọc, thì sao, trăng đèn, đuốc không còn chiếu sáng; 

thí nhƣ tim đèn cháy ở bên vàng Diêm phù đàn. 

Bốn  trời  Thiên  vƣơng là  Thiên  vƣơng  phƣơng  đông  tên  là  Ðề  đa  la  tra 

(Dhritaràstra), Trung Hoa dịch là Trị quốc, hoặc Trì quốc, làm chủ Càn thát 

bà  và  Tỳ  xá  giá;  Thiên  vƣơng  phƣơng  nam  tên  Tỳ  lƣu  ly  (Viràdhaka), 

Trung  Hoa  dịch  là  Tăng  Trƣởng,  làm  chủ  loài  Câu  bàn  trà  và  Tỳ  lệ  đa; 

Thiên vƣơng phƣơng tây tên Tỳ lƣu ba xoa (Virùpiska), Trung Hoa dịch là 

Tạp  ngữ  hay  Quảng  mục,  là  chủ  các  vua  rồng  và  loài  Phú  đa  na;  Thiên 

vƣơng  phƣơng  bắc  tên  Tỳ  sa  môn  (Vaisramana),  Trung  Hoa  dịch  là  Ða 

văn  (Dhananda),  làm  chủ  loài  Dạ  xoa  và  La  sát.  Thích  đề  hoàn  nhơn 

[Thích là Thích ca (Sakya), Trung Hoa dịch là Năng; Ðề là Ðề bà (Deva), 

Trung Hoa dịch là Thiên]; Nhân  đề Trung Hoa  dịch là Chủ,  hợp lại gọi là 

Thích đề Bà na dân (Indra) Ðế thích thiên, ở cõi trời Ðao lợi. 

Cõi trời Tu dạ ma, Thiên vƣơng tên Dạ ma, Trung Hoa dịch là Diệu thiện. 

Cõi trời Sách đâu suất đà, Thiên vƣơng tên Ðâu suất đà, Trung Hoa dịch 

là Diệu túc. 

Cõi trời Tu niết mật đà, Thiên vƣơng tên là hóa lạc. 

Cõi trời Bà xá bạt đề, Trung Hoa dịch là trời Tha hóa tự tại. 

Ở đây có Phạm thiên vƣơng tên Thi khí (Sikhi), Trung Hoa dịch là Lửa. 

Từ  Phạm  thiên  cho  đến  cõi  trời  Thủ  đà  bà,  Thiên  vƣơng  tên  Thủ  đà  bà, 

Trung Hoa dịch là trời Tịnh cƣ. 

Ánh sáng nơi thân do nghiệp báo sinh là ánh sáng của trời cõi Dục giống 

nhƣ  ánh  sáng  của  đèn,  đuốc,  ngọc...  do  bố  thí,  trì  giới,  thiền  định  thanh 

tịnh nên thân thƣờng chiếu sáng, không cần mặt trời mặt trăng. 

Trời cõi Sắc do hành lìa dục, tu tập hỏa Tam muội, nên thân thƣờng chiếu 

ánh sáng đẹp hơn cả mặt trời mặt trăng và ánh sáng quả báo của trời cõi 

Dục. Ánh sáng của trời Ly dục, cốt yếu mà nói là do tâm thanh tịnh mà có 

đƣợc. 

Ánh sáng thƣờng của Phật mỗi phía tỏa ra một trƣợng; ánh sáng của chƣ 

thiên rộng lớn tuy vô lƣợng do tuần mà  ở bên hòa quang của Phật thì bị 

che lấp không hiện. 

Thích  đề  hoàn  nhơn  thấy  thần  lực  hòa  quang  của  Phật,  nghĩ  rằng:  Hào 

quang của Phật hay che lấp ánh sáng của chƣ thiên, ánh sáng trí tuệ của 

Phật cũng phá ngu tối của ta! 

Lại vì Phật sai Tu bồ đề nói Bát nhã, cho nên nói: Hết thảy chƣ thiên đều 

tập hội đông đủ, muốn nghe Tu bồ đề nói nghĩa Bát nhã. Nay chƣ thiên đại 

phƣớc đức đều tập họp, muốn nghe nghĩa Bát nhã. 

Sao gọi là Bát nhã ba la mật? Ðây là hỏi về thế Bát nhã. 

Làm sao tu hành? Ðây là hỏi bắt đầu vào phƣơng tiện tu hành. 

Thế nào là trú? Ðây là hỏi về thâm nhậprốt ráo an trú. 

Tu  bồ  đề  nhận  lời  hỏi  ấy,  đáp  rằng:  Nếu  ngƣời  đói  khát,  cấp  cho  đủ  ăn 

uống, thời họ cám ơn rất sâu, Bồ tát cũng nhƣ vậy, vì ngƣời phát tâm cầu 

Phật đạo, mà nói Bát nhã thời đƣợc lợi ích lớn, nên cám ơn cũng sâu, vì 

thế nên nói Bát nhã. Nếu ngƣời chƣa phát tâm thời sẽ phát, ngƣời đã vào 

Thánh đạo thời không thể đảm nhận, vì lậu hoặc hết, không còn tái sinh 

nên nói không thể đảm nhận. 

Hỏi: Nếu ngƣời ấy không thể đảm nhận, cớ sao nói ngƣời ấy nếu phát tâm 

thời  ta  cũng  tùy  hỷ,  không  làm  chƣớng  ngại  công  đức  kia,  thƣợng  nhơn 

nên tiếp cầu thƣợng pháp? 

Ðáp: Tu bồ đề tuy là Tiểu thừa, nhƣng thƣờng tập hành không, nên không 

chấp đắm đạo Thanh văn. Vì vậy nên giả thiết nói: Nếu phát tâm thì có lỗi 

gì? Trong đây Tu bồ đề tự nói hai nhân duyên: Một là không làm chƣớng 

ngại tâm phƣớc đức kia. Hai là thƣợng nhân nên tiếp cầu thƣợng pháp. Vì 

vậy nên thƣợng nhân cầu Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác không lỗi gì, 

nếu thƣợng nhân mà cầu tiểu pháp mới đáng hổ thẹn. Vì nửa chừng gặp 

các việc bên cạnh nên lại nêu hỏi. 

Thế  nào  là  Bát  nhã  ba  la  mật?  Ðó  là  tâm  tƣơng  ƣng  với  Trí  nhất  thiết 

chủng, quán sắc vô thƣờng, khổ, không, vô ngã, nhƣ trƣớc nói. 

Quán năm uẩn hay sinh các phiền não, nên nói nhƣ bệnh. Có ngƣời nghe 

nói năm uẩn nhƣ bệnh, cho là còn nhẹ, nên nói nó nhƣ ung thƣ. Có ngƣời 

lại cho ung thƣ tuy khó trị có khi có thể chữa lành, nên lại nói nó nhƣ mũi 

tên bịt sắt đâm vào thân, không thể rút ra đƣợc. Có ngƣời lại cho mũi tên 

bịt sắt đâm vào thân chìm sâu khó nhổ ra, nhƣng thuốc hay diệu thuật còn 

có thể nhổ ra đƣợc, nên lại nói nó thƣờng thống não, nhƣ ngƣời gặp vận 

suy, thƣờng có điều chẳng lành. Năm uẩn cũng nhƣ vậy, nếu ngƣời theo 

đuổi  nó  thƣờng  không  an  ổn.  Vì  có  suy  nên  thƣờng  ôm  lòng  lo  sợ.  Ở 

chung  với  năm  uẩn  nhƣ  ở  chung  với  hổ  lang,  Sƣ  tử,  thƣờng  ôm  lòng  lo 

sợ. Năm uẩn có lỗi là vô thƣờng hƣ dối nên thƣờng chẳng an ổn. 

Hỏi: Năm uẩn chỉ có mƣời lăm điều ác nhƣ vậy, hay còn việc khác nữa? 

Ðáp: Nói lƣợc thời có mƣời lăm, nói rộng thời có vô lƣợng vô biên, nhƣ 

trong kinh Tạp A Hàm nói năm uẩn có trăm thứ tội lỗi. 

Hỏi:  Sao  thƣờng  nói  nó  vô  thƣờng,  khổ,  không,  vô  ngã,  hoặc  có  khi  nói 

tám việc, nhƣ bệnh, nhƣ ung, nhƣ thƣ v.v... còn bảy việc kia ít nơi nói? 

Ðáp: Ngƣời có thƣợng, trung, hạ. Vì ngƣời lợi căn nên nói bốn việc, nghe 

liền  ngộ  Khổ  đế.  Ngƣời  trung  căn  nghe  nói  bốn  việc  thời  không  thể  sinh 

tâm nhàm chán, nếu nghe nói nhƣ bệnh, nhƣ ung v.v... tám việc, thời sinh 

tâm  nhàm  chán.  Ngƣời  độn  căn  nghe  nói  tám  việc  còn  không  sinh  tâm 

nhàm  chán,  nên  lại  vì  họ  nói  bảy  việc  thống  não  v.v...  sau  họ  mới  nhàm 

chán. Ngƣời lợi căn dễ độ nên thƣờng phần nhiều nói bốn việc vô thƣờng, 

khổ, không, vô ngã; ngƣời độn căn có khi có thể độ nên ít khi nói các việc 

khác. Tám việc trên phần nhiều bậc Thánh thực hành, còn bảy việc kia thì 

phàm  phu  và  Thánh  nhân  chung  tu.  Bốn  việc  đầu  nhiếp  vào  trong  mƣời 

sáu Thánh hạnh, nên trong kinh Bát nhã thƣờng nói. 

Lại, nói Bát nhã là vì hàng Bồ tát lợi căn, nên phần nhiều nói Thánh hạnh. 

Nay  hỏi  thế  nào?  Vì  đó  là  pháp  tu  hành  đầu  tiên,  nên  trong  đây  đều  nói. 

Ngoài ra mƣời hai nhập cho đến sáu chủng là địa chủng, thủy chủng, v.v... 

cũng nên quở trách nhƣ vậy. 

Mƣời tám giới v.v... cũng nên nói đủ, vì ngƣời đọc hay quên mất, vì sao? 

Vì mƣời tám giới là tên khác của năm uẩn, không thể không nói. Nếu hành 

giả  quán  năm  uẩn  tịch  diệt  viễn  ly,  chẳng  sinh  chẳng  diệt,  chẳng  nhơ 

chẳng sạch, đây chỉ vì Bát nhã ba la mật, nên không nói chung với mƣời 

lăm việc trên, vì mƣời lăm việc ấy cả ba thừa chung có. 

Trí lực của hàng thanh văn mỏng cho nên sơ thỉ không thể quán năm uẩn 

hoặc  viễn  ly.  hoặc  tịch  tịnh  mà  chỉ  có  thể  quán  vô  thƣờng,  khổ  v.v...;  khi 

vào Diệt đế mới có thể quán tịch diệt. Bồ tát vì lợi căn nên ban đầu quán 

năm uẩn thì liền ngộ đƣợc tƣớng tịch diệt. 

Dùng vô sở đắc là thƣờg dùng trí tuệ vô sở đắc không mà quán các pháp 

tƣớng. 

Lại nữa, Thích đề hoàn nhơn hỏi tƣớng Bát nhã ba la mật chứ không hỏi 

tai họa nhàm chán của năm uẩn, nên chỉ nói tƣớng Bát nhã. 

Tƣớng Bát nhã là không lìa năm  uẩn  có Niết bàn; không  lìa Niết bàn có 

năm uẩn; thật tƣớng năm uẩn tức là Niết bàn,  vì  vậy ngƣời  độn căn khi 

mới phát tâm, trƣớc tiên quán vô thƣờng, vậy sau mới quán năm uẩn tịch 

diệt v.v... Quán mƣời hai nhân duyên cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, tu bốn niệm xứ cho đế tám Thánh đạo phần là pháp chung, tâm 

tƣơng  ƣng  với  Trí  nhất  thiết  chủng,  vì  là  không  có  sở  đắc,  nên  gọi  là 

tƣớng Bát nhã ba la mật. Sáu Ba la  mật cho đến mƣời tám  pháp không 

chung thì chỉ là pháp Ðại thừa. 

Hỏi: Nếu nói tƣớng Bát nhã ba la mật tu hành, cớ gì trung gian còn nói đến 

các pháp, các pháp ấy lại làm nhân duyên thấm nhuần tăng ích? 

Ðáp: Tu bồ đề trên kia trƣớc nói lỗi vô thƣờng của các pháp; vậy sau mới 

nói các pháp là viễn ly. tịch diệt, không, không có sở đắc; vậy sau mới nói 

các pháp tuy không mà từ nhân duyên hòa hợp nên có. 

Tiếp theo nói bốn niệm xứ cho đến mƣời tám pháp không chung, tu hành 

vào Phật đạo. Ngƣời nghe nghĩ rằng: Trên nói viễn ly tịch diệt không, nên 

biết  chẳng  phải  thƣờng;  nói  mƣời  hai  nhân  duyên,  nên  biết  chẳng  phải 

diệt. Nhƣng không có kẻ biết, không có kẻ thấy thì ai tu hành các pháp ấy 

để thành Phật? Thế nên nói: Bồ tát nghĩ rằng: Các pháp không,  vô  ngã, 

không có chúng sinh, song từ nhân duyên nên có bốn đại, sáu thức, mƣời 

pháp  ấy  đều  có  lực  năng  sinh,  năng  khởi,  năng  có  chỗ  tạo  tác.  Nhƣ  đất 

hay giữ, nƣớc hay làm rã nát, lửa hay tiêu diệt, gió hay xoay chuyển, thức 

hay  phân  biệt.  Mƣời  pháp  ấy  có  chỗ  tạo  tác,  vì  chúng  sinh  điên  đảo  nên 

cho đó là ngƣời làm, ta làm. Nhƣ da xƣơng hòa hợp lại nên có âm thanh, 

ngôn ngữ, ngƣời mê cho đó là ngƣời nói. Nhƣ lửa đốt khô rừng tre, phát 

ra tiếng lớn, trong đó không có ngƣời làm. 

Lại nhƣ ngƣời gỗ, ngƣời huyễn, ngƣời biến hóa tuy có động tác mà không 

có ngƣời làm. Mƣời pháp này cũng nhƣ vậy. Pháp sinh trƣớc pháp sinh 

sau, nhân duyên hòa hợp, hoặc nhân duyên cọng sinh, hoặc nhân duyên 

tƣơng  ƣng,  hoặc  nhân  quả  báo,  nhân  duyên  thƣờng  tu  thƣờng  tập  làm 

cho quả báo tăng trƣởng. Nhƣ mùa xuân trồng cây trái, tùy thời rƣới tẩm, 

hoa quả tốt tƣơi. Lấy trí tuệ phân biệt biết các pháp không có ngƣời làm. 

Bồ tát mới phát tâm hồi hƣớng, làm nhân duyên với tâm Phật. Mà lúc mới 

phát tâm hồi hƣớng, chƣa có tâm Phật, trong tâm Phật không có tâm mới 

hồi hƣớng, tuy không có mà có thể làm nhân duyên để phát. 

Hỏi: Nếu lúc mới phát tâm hồi hƣớng không có tâm Bồ đề, thời hồi hƣớng 

về đâu? 

Ðáp:  Trong  thật  tƣớng  Bát  nhã  ba  la  mật,  các  pháp  chẳng  phải  tƣớng 

thƣờng,  chẳng  phải  tƣớng  vô  thƣờng,  chẳng  phải  tƣớng  có,  chẳng  phải 

tƣớng không, nên không nên nạn hỏi rằng: Tâm hồi hƣớng đã diệt không 

còn có gì thời làm sao làm nhân cho tâm Bồ đề? Nếu các pháp chẳng sinh 

chẳng  diệt,  chẳng  phải  chẳng  sinh,  chẳng  phải  chẳng  diệt,  làm  sao  đem 

sự chẳng sinh chẳng diệt nạn hỏi rằng: Không có tâm Bồ đề thì hồi hƣớng 

về đâu? 

Lại nữa, Phật tự  nói tƣớng  Bồ đề  chẳng phải quá khứ, chẳng phải  vị  lai, 

chẳng phải hiện tại,  làm sao nạn hỏi rằng: Vị lai không có Bồ đề nên hồi 

hƣớng về đâu? 

Lại nữa, nhƣ trong Phẩm Nhƣ nói: Ðời quá khứ không lìa đời vị lai, đời vị 

lai không lìa đời quá khứ; đời quá khứ nhƣ, đời vị lai nhƣ, một nhƣ không 

có hai nhƣ, làm sao nói tâm Bồ đề không ở trong tâm hồi hƣớng? Tâm hồi 

hƣớng không ở trong tâm Bồ đề? Nhƣng Bồ tát nghe tán thán Phật pháp, 

liền phát tâm ƣa vui, nói rằng ta có công đức gì đều hồi hƣớng đến Phật 

đạo. Từ khi mới phát tâm cho đến chứng Phật đạo, tu công đức ấy, không 

ngừng không nghỉ, dùnh nhƣ huyễn, nhƣ mộng, vô sở đắc nên gọi là Bồ 

tát Bát nhã ba la mật, hay biết các pháp làm nhân duyên sinh quả báo mà 

không có tƣớng nhất định. 

Thích đề hoàn nhơn nạn hỏi: Vì sao tâm hồi hƣớng không thể có đƣợc ở 

trong tâm Bồ đề, tâm Bồ đề không thể có đƣợc ở tronmg tâm hồi hƣớng? 

Tu bồ đề không vì nói theo thế đế nhƣ huyễn nhƣ mộng, chỉ nói theo đệ 

nhất nghĩa đế: Hai tâm ấy đều không, chẳng phải tâm tƣớng, vì cớ sao? Vì 

trong các pháp rốt ráo không, không có thị tâm phi tâm, thì pháp nhƣ vậy 

làm sao có thể có hồi hƣớng? Nếu có hai pháp mới có thể có hồi hƣớng; 

thí nhƣ cƣỡi xe đi từ phía tây, phía nam có chỗ dừng nghỉ, nên mới quay 

xe về hƣớng đến. Vì xe và chỗ quay hƣớng đến khác nhau mới có thể hồi 

hƣớng, chứ không đƣợc chỉ có xe mà nói hồi hƣớng, vì không khác nhau. 

Chẳng phải tâm tƣớng thƣờng chẳng phải tâm tƣớng là ý Tu bồ đề muốn 

nói tâm tƣớng ấy nhƣ nhƣ thƣờng trụ, chẳng sinh chẳng diệt, chẳng nhơ 

chẳng sạch. Vì chẳng phải tâm tƣớng nên chẳng phải tâm, cũng không có 

chẳng phải tâm ấy, cho nên nói không thể nghĩ bàn. Không thể nghĩ bàn 

cũng  thƣờng  không  thể  nghĩ  bàn,  không  thể  trù  lƣợng  tƣ  duy  chấp  thủ 

tƣớng. 

Do nhân duyên ấy, nên tâm làm nhân cho Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh 

giác tƣơng tợ quả, không tƣơng tợ thời không thể sinh quả đƣợc. Nếu sơ 

tâm bất tịnh, sau không thể phát sinh tịnh tâm, nhƣ luyện thiết không thể 

thành vàng. 

Phật vì Tu bồ đề thâm nhập trong nhân duyên Bát nhã ba la mật, ấy là tên 

gọi Bát nhã ba la mật. Vì thâm nhập đƣợc nhân duyên của các pháp, tức 

lấy  làm  tên.  Vì  không  sai  trái  nên  ở  giữa  đại  chúng  tán  thán:  Lành  thay, 

lành  thay!  Ông  là  ngƣời  Tiểu  thừa  mà  hay  khéo  nói  Bát  nhã  ba  la  mật 

thâm sâu. 

An  ủy  tâm  các  Bồ  tát là  vì  lấy  Bát  nhã  ba  la  mật  chỉ  bày  cho  các  Bồ  tát: 

Ông chẳng  tự  cho  mình phiền  não  chƣa hết,  chƣa thành Phật đạo để tự 

biếng nhác! Các pháp không chƣớng không ngại, tâm đầu tâm cuối không 

có khác tƣớng, chỉ siêng tinh tấn thời thành Phật đạo. 

Tôi nên báo ân là Tu bồ đề nghĩ rằng: Ta thực hành thật tƣớng các pháp, 

đƣợc thoát khỏi khổ già , bệnh, chết, sao ta không nhớ đại ân các pháp 

ấy? Vì vậy nên thƣờng vui nói. 

Lại  nữa,  Phật  có  tâm  đại  bi,  vui  nói  pháp  độ  chúng  sinh,  ta  nhờ  ân  Phật 

nên đắc đạo, ta cũng giúp Phật thuyết pháp độ sinh. Ấy là báo ân. 

Lại biết đức Thế Tôn hôm nay nhân nơi chƣ Phật quá khứ mà đƣợc thành 

Phật đạo, thế nên ta cũng ái kính chƣ Phật quá khứ, nhƣ con ái kính cha, 

cũng ái trọng tổ phụ, cũng ái kính quá khứ các Bồ tát và đệ tử hay thuyết 

pháp chỉ dạy, đức Thế Tôn hôm nay cũng nhơn đó mà đắc đạo. 

Tu bồ đề có tâm thâm tín Tam Bảo, nên nói tôi biết ơn Thế Tôn và pháp 

hôm nay, ơn chƣ Phật và đệ tử quá khứ. Pháp tức là Pháp bảo, Phật hôm 

nay là Phật quá khứ tức là Phật bảo, các Bồ tát và các đệ tử là Tăng bảo. 

Sáu Ba la mật nhƣ trƣớc đã nói. 

Thị là chỉ thị cho ngƣời biết việc tốt xấu, lành chẳng lành, nên làm không 

nên làm; sinh tử là xấu, Niết bàn an ổn là tốt. Phận biệt ba thừa, phân biệt 

sáu Ba la mật nhƣ vậy gọi là chỉ thị. 

Giáo là dạy ông bỏ ác làm lành, ấy gọi là giáo. 

Lợi là khi chƣa đƣợc mùi vị của thiện pháp, tâm dễ thối mất, vì họ thuyết 

pháp  dẫn  dắt  khiến  ra  khỏi.  Ông  chớ  tìm  quả  trong  khi  tu  nhân,  ông  nay 

tuy cần khổ, nhƣng khi quả báo xuất hiện thời đƣợc lợi ích lớn, khiến tâm 

kia lợi, nên gọi là lợi. 

Hỷ là  tùy  chỗ  ngƣời  ấy  tu  hành  mà  tán  thán,  khiến  tâm  ngƣời  kia  vui 

mừng. Nếu ngƣời ƣa bố thí mà nghe tán thán bố thí thời vui mừng. 

Vậy nên lấy bốn việc ấy trang nghiêm việc thuyết pháp. 

KINH: Bấy giờ Tu bồ đề nói với Thích đề hoàn nhơn rằng: Kiều thi ca, ông 

hãy lắng nghe! Bồ tát ma ha tát đối với Bát nhã ba la mật nhƣ chỗ nên trú, 

chỗ  không  nên  trú.  Kiều  thi  ca!  Sắc,  sắc  không;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức 

không;  Bồ  tát,  Bồ  tát  không.  Sắc  không  ấy  với  Bồ  tát  không  không  hai 

không  khác;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  không  với  Bồ  tát  không  không  hai 

không  khác.  Kiều  thi  ca!  Bồ  tát  ma  ha  tát  trong  khi  tu  Bát  nhã  ba  la  mật 

nên trú nhƣ vậy. 

Lại  nữa,  mắt,  mắt  không,  cho  đến  ý,  ý  không;  Bồ  tát,  Bồ  tát  không;  mắt 

không cho đến Bồ tát không không hai không khác. Sáu trần chũng nhƣ 

vậy.  Ðịa  chủng  (địa  giới),  địa  chủng  không,  cho  đến  thức  chủng,  thức 

chủng không, Bồ tát, Bồ tát không. 

Kiều thi ca! Ðiạ chủng không cho đến thức chủng không với Bồ tát không 

không hai không khác. Kiều thi ca! Bồ tát ma ha tát trong khi tu Bát nhã ba 

la mật,nên trú nhƣ vậy. 

Vô minh, vô minh không cho đến già chết, già chết không; vô minh diệt, vô 

minh  diệt  không  cho  đến  già  chết  diệt,  già  chết  diệt  không  với  Bồ  tát 

không.  Kiều  thi  ca!  Vô  minh  không  cho  đến  già  chết  không;  vô  minh  diệt 

không cho đến già chết diệt không; Bồ tát, Bồ tát không không hai không 

khác. Kiều thi ca! Bồ tát ma ha tát trong khi tu Bát nhã ba la mật, nên trú 

nhƣ vậy. 

Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, nội không cho đến vô pháp hữu 

pháp  không;  bồn  niệm  xứ  cho  đến  mƣời  tám  pháp  không  chung;  tất  cả 

môn Tam muội, tất cả môn Ðà la ni,Thanh  văn thừa, Bích chi Phật thừa, 

Phật thừa, Thanh văn, Bích chi Phật, Bồ tát, Phật cũng nhƣ vậy. 

Trí nhất thiết chủng, Trí nhất thiết  chủng không, Bồ tát, Bồ tát không; Trí 

nhất thiết chủng không với Bồ tát không không hai không khác. Kiều thi ca! 

Bồ tát ma ha tát trong khi tu Bát nhã ba la mật, nên trú nhƣ vậy. 

Bấy giờ Thích đề hoàn nhơn hỏi Tu bồ đề rằng: Thế nào là chỗ không nên 

trú trong khi tu hành Bát nhã ba la mật? 

Tu bồ đề đáp: Kiều thi ca! Bồ tát ma ha tát trong khi tu hành Bát nhã ba la 

mật  không  nên  trú  sắc,  vì  có  sở  đắc.  Không  nên  trú  thọ,  tƣởng,  hành, 

thức, vì có sở đắc.  không nên trú mắt cho đến không nên trú ý, không nên 

trú sắc cho đến không nên trú pháp;  không nên trú nhãn thức cho đến  ý 

thức,  nhãn  xúc  cho  đến  ý  xúc,  thọ  do  nhãn  và  xúc  làm  nhân  duyên  sinh 

cho đến thọ do ý và xúc làm nhân duyên sinh, vì có sở đắc. Không nên trú 

nơi địa chủng cho đến thức chủng, vì có sở đắc. Không nên trú nơi Thí ba 

la mật, cho đến Bát nhã ba la mật, bốn niệm xứ cho đến mƣời tám pháp 

không  chung,  vì  có  sở  đắc.  Không  nên  trú  nơi  quả  Tu  đà  hoàn,  vì  có  sở 

đắc,  cho  đến  không  nên  trú  nơi  quả  Tu  đà  hoàn,  vì  có  sở  đắc,  cho  đến 

không nên trú nơi quả A la hán, đạo Bích chi Phật, đạo Bồ tát, Phật đạo, 

không nên trú nơi Trí nhất thiết chủng, vì có sở đắc. 

Lại nữa, Kiều thi ca! Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, sắc là 

thƣờng không nên trú, sắc là vô thƣờng không nên trú; thọ, tƣởng, hành, 

thức cũng nhƣ vậy. Không nên trú sắc hoặc vui, hoặc khổ, hoặc tịnh, hoặc 

bất tịnh, hoặc ngã, hoặc vô ngã, hoặc không, hoặc chẳng không, hoặc tịch 

diệt,  hoặc  chẳng  tịch  diệt,  hoặc  lìa,  hoặc  chẳng  lìa,  vì  vô  sở  đắc.  Không 

nên trú thọ, tƣởng, hành, thức cũng nhƣ vậy. 

Kiều thi ca! Bồ tát ma ha tát không trú quả Tu đà hoàn tƣớng vô vi, quả Tƣ 

đà hàm tƣớng vô vi, quả A na hàm tƣớng vô vi, quả A la hán tƣớng vô vi; 

không nên trú đạo Bích chi Phật tƣớng vô vi, Phật đạo tƣớng vô vi. Không 

nên trú phƣớc điền Tu đà hoàn, không nên trú phƣớc điền Tƣ đà hàm, A 

na hàm, A la hán, Bích chi Phật, Phật. 

Lại nữa, Kiều thi ca! Bồ tát ma ha tát không nên trú Sơ địa vì có sở đắc, 

cho đến không nên trú địa thứ mƣời vì có sở đắc. 

Lại nữa, Bồ tát ma ha tát, trú trong sơ phát tâm, nghĩ rằng ta sẽ đầy đủ Thí 

ba la mật, không nên trú, cho đến ta sẽ đầy đủ Bát nhã ba la mật, không 

nên trú; đầy đủ sáu Ba la mật sẽ vào Bồ tát vị, không nên trú; vào Bồ tát vị 

rồi  ta  sẽ  trú  địa  vị  bất  thối  chuyển,  không  nên  trú;  Bồ  tát  sẽ  đầy  đủ  năm 

thần thông, không nên trú, vì có sở đắc; Bồ tát trú năm thần thông rồi ta sẽ 

dạo  qua  vô  lƣợng  A  tăng  kỳ  thế  giới,  lễ  kính,  cúng  dƣờng  chƣ  Phật  và 

nghe  pháp;  nghe  pháp  rồi  lại  vì  ngƣời  khác  nói,  Bồ  tát  ma  ha  tát  không 

nên trú nhƣ vậy, vì có sở đắc. 

Nhƣ  thế  giới  chƣ  Phật  nghiêm  tịnh,  ta  cũng  sẽ  trang  nghiêm  thế  giới, 

không  nên  trú,  vì  có  sở  đắc;  thành  tựu  chúng  sinh  khiến  vào  Phật  đạo, 

không nên trú; đi đến vô lƣợng A tăng kỳ thế giới chỗ chƣ Phật, tôn trọng 

ái kính cúng dƣờng, lấy hƣơng hoa, anh lạc, hƣơng xoa, hƣơng bột, tràng 

phan, lọng hoa, trăm ngàn ức thứ y báu, cúng dƣờng chƣ Phật, không nên 

trú, vì có sở đắc. Ta sẽ khiến vô lƣợng A tăng kỳ chúng sinh phát tâm Vô 

thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, Bồ tát không nên trú nhƣ vậy. Ta sẽ sinh 

năm mắt, mắt thịt, mắt trời, mắt tuệ, mắt pháp, mắt Phật, không nên trú; ta 

sẽ sinh tất cả môn Tam muội, không nên trú; tùy ý muốn dạo chơi các Tam 

muội, không nên trú; ta sẽ sinh tất cả môn Ðà la ni, không nên trú; ta sẽ 

đƣợc mƣời lực của Phật, không nên trú; ta sẽ đƣợc bốn điều không sợ, 

bốn trí vô ngại, mƣời tám pháp không chung, không nên trú; ta sẽ đầy đủ 

đại từ đại bi, không nên trú; ta sẽ đầy đủ 32 tƣớng, không nên trú; ta sẽ 

đầy đủ 80 vẻ đẹp tùy hình, không nên trú nhƣ vậy, vì có sở đắc. 

Ðây là ngƣời thứ tám, là ngƣời hành theo lòng tin, là ngƣời hành theo sự 

hiểu  pháp,  không  nên  trú  nhƣ  vậy.  Ðây  là  Tu  đà  hoàn  cùng  tột  bảy  đời, 

đây là Gia gia, đây là Tu đà hoàn mạng chung sạch hết lậu hoặc, đây là 

Tu đà hoàn trung gian vào Niết bàn, đây là ngƣời hƣớng đến  chứng quả 

Tƣ đà hàm, đây là ngƣời Tƣ đà hàm nhất lai vào Niết bàn, đây là ngƣời 

hƣớng  đến  chứng  quả  A  na  hàm,  đây  là  ngƣời  Tƣ  đà  hàm  nhất  chủng, 

đây là ngƣời A na hàm ở trong kia vào Niết bàn, đây là ngƣời hƣớng đến 

chứng quả A la  hán, đây  là ngƣời A la hán đời này  vào Vô dƣ Niết bàn, 

đây là Bích chi Phật, quá Thanh văn, Bích chi Phật địa, ta sẽ trú Bồ tát địa, 

đây là đạo chủng trí, không nên trú nhƣ vậy, vì có sở đắc. 

Biết tất cả chủng, tất cả pháp rồi dứt các phiền não và tập khí, không nên 

trú  nhƣ  vậy.  Phật  đƣợc  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  sẽ  Chuyển 

pháp luân, không nên trú; làm Phật sự độ vô lƣợng A tăng kỳ chúng sinh 

vào  Niết  bàn,  không  nên  trú;  bốn  Nhƣ  ý  túc,  không  nên  trú;  trú  vào  Tam 

muội ấy sẽ sống lâu hằng hà sa kiếp, không nên trú; ta sẽ đƣợc sống lâu 

vô lƣợng số kiếp, không nên trú;32 tƣớng, mỗi mỗi tƣớng có 100 phƣớc 

trang nghiêm, không nên trú; một thế giới của ta nhƣ mƣời phƣơng hằng 

hà  sa  thế  giới,  không  nên  trú;  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới  của  ta  thuần  là 

Kim cang, không nên trú; khiến cây Bồ đề của ta sẽ xuất ra hƣơng thơm 

nhƣ  vậy, không nên trú; chúng sinh ngửi đƣợc không  còn dâm dục,  sân 

nhuế,  ngu  si,  không  có  tâm  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật,  những  ngƣời  ấy 

chắc sẽ chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, không nên trú; 

nếu  chúng  sinh  ngửi  đƣợc  mùi  thơm  ấy,  thân  bệnh,  tâm  bệnh  thảy  đều 

tiêu  trừ,  không  nên  trú;  sẽ  khiến  trong  thế  giới  của  ta  không  có  danh  tự 

sắc, thọ, tƣởng, hành, thức, không nên trú; sẽ khiến trong thế giới của ta 

không có danh tự Thí ba la mật cho đến không có danh tự Bát nhã ba la 

mật,  không  nên  trú;  sẽ  khiến  trong  thế  giới  của  ta  không  có  danh  tự  bốn 

niệm xứ cho đến mƣời tám pháp không chung, cũng không có danh tự Tu 

đà  hoàn,  cho  đến  Phật,  không  có  danh  tự  Phật,  không  nên  trú,  vì  có  sở 

đắc,vì sao? Vì chƣ Phật khi đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, hết 

thảy pháp không có sở đắc. 

Nhƣ vậy,Kiều thi ca! Bồ tát trong khi tu Bát nhã ba la mật, không nên trú 

tƣớng,vì không có sở đắc. 

Bấy  giờ  tâm  Xá  lợi  phất  nghĩ  rằng:  Nay  Bồ  tát  nên  làm  thế  nào  trú  trong 

Bát nhã ba la mật? 

Tu  bồ  đề  biết  tâm  Xá  lợi  phất  nghĩ,  bèn  nói  với  Xá  lợi  phất  rằng:  Ý  ông 

nghĩ sao? Chƣ Phật trú ở đâu? 

Xá lợi phất đápTu bồ đề: Chƣ Phật không có chỗ trú, chƣ Phật không trú 

nơi sắc, không trú nơi thọ, tƣởng, hành, thức, không trú nơi tánh hữu vi, 

không trú nơi tánh vô vi, không trú nơi bốn niệm xứ, cho đến không trú nơi 

mƣời tám pháp không chung, không trú nơi Trí nhất thiết chủng. 

Xá lợi phất! Bồ tát  ma ha tát nên trú nhƣ vậy trú Bát  nhã ba la mật; nhƣ 

chƣ Phật trú nơi các pháp, chẳng phải trú chẳng phải chẳng trú. 

Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát trong khi tu Bát nhã ba la mật, nên học nhƣ 

vậy: Ta sẽ trú không trú pháp tƣớng. 

LUẬN:  Luận  giả  nói: Trú  trong  Bát  nhã  ba  la  mật là  năm  uẩn,  năm  uẩn 

tƣớng không. Năm uẩn tƣớng không là vì quán theo mƣời tám không. 

Lại nữa, trong kinh Bát nhã ba la mật nói nghĩa không là năm uẩn tƣớng 

không, chỉ vì phàm phu điên đảo nên chấp thủ tƣớng năm uẩn, năm uẩn 

hòa hợp lại chấp thủ tƣớng Bồ tát. Trong Bát nhã ba la mật lấy chúng sinh 

không, trừ chúng sinh, tức không có tƣớng Bồ tát; lấy pháp không trừ năm 

uẩn, thời không có tƣớng năm uẩn. Hai không không có sai khác nên nói 

năm  uẩn  không,  với  Bồ  tát  không  không  hai  không  khác.  Nhƣ  lửa  củi 

Chiên  đàn  tắt  với  lửa  phân,  cỏ  cây  tắt,  cách  tắt  không  khác  nhau.  Lấy 

tƣớng lửa khi chƣa tắt để nói khi tắt, nên có khác nhau, trong khi tắt thời 

không khác cho đến Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

Không nên trú là, không nên trú trong năm uẩn. 

Hỏi: Nên nói nhƣ nghĩa trú, cớ sao nói không trú? 

Ðáp: Nều có thể đối với năm uẩn tâm xa lìa không trú, thời ấy là nghĩa trú. 

Thế nên nói vì có sở đắc, nên không nên trú; cho đến đối với Trí nhất thiết 

chủng cũng nhƣ vậy. 

Trƣớc nói đối với năm uẩn không nên trú, chẳng biết không nên trú môn 

gì. Nay nói trong các môn thƣờng, vô thƣờng chẳng nên trú, cho đến xa 

lìa; không nên trú. 

Hỏi: Quả Tu đà hoàn v.v... tƣớng vô vi, không nên trú, có thứ lớp gì? 

Ðáp:  Bồ  tát  trƣớc  tiên  quán  các  pháp  không,  không  có  gì,  tâm  thối  mất, 

muốn sớm chứng Niết bàn, Niết bàn tức là tƣớng vô vi. Thế nên nói quả 

Tu đà hoàn v.v... tƣớng vô vi, không nên trú. Nếu quả Tu đà hoàn, tƣớng 

vô vi thời không có pháp để có thể chấp đắm, vậy thì đắm cái gì, chấp cái 

gì?  Còn  nếu  là  tƣớng  vô  vi,  tƣớng  hữu  vi  thời  hƣ  dối  không  thật  cũng 

không nên trú. Thế nên nói quả Tu đà hoàn tƣớng vô vi không nên trú, cho 

đến Phật tƣớng vô vi không nên trú cũng nhƣ vậy. Nhƣ Bồ tát muốn hành 

Phật  đạo,  đầu  tiên  tu  Thí  ba  la  mật,  nên  cầu  phƣớc  điền,  vì  sao?  Vì  do 

công đức phƣớc điền mà sở nguyện đƣợc viên mãn, nhƣ gieo ruộng tốt 

thời thâu hoạch nhiều; nhƣ Phật nói các ruộng khác, quả báo có giới hạn, 

còn ruộng Thánh hiền vô lƣợng, quả báo cũng vô lƣợng. Bồ tát nghe nói 

ruộng phƣớc Tu đà hoàn có quả báo vô lƣợng nên muốn làm Tu đà hoàn, 

thế  nên  nói  ruộng  phƣớc  Tu  đà  hoàn,  không  nên  trú,  cho  đến  Bích  chi 

Phật cũng nhƣ vậy. 

Hỏi: Nhị thừa  nhỏ nên  vƣợt  qua không trú, còn phƣớc  điền  của Phật, tại 

sao trú? 

Ðáp: Pháp  của  Bồ tát là phải bình  đẳng đối  với các  pháp, nếu  vì  Phật là 

lớn, chúng sinh là nhỏ, thời phá tƣớng bình đẳng của các pháp. 

*Lại nữa, vì không, nên tất cả chỗ đều không nên trú. 

*Lại nữa, tâm Bồ tát bình đẳng bố thí, nếu phân biệt phƣớc điền, thời phá 

tâm đại bi, cũng phá sự bố thí với ba phần thanh tịnh. 

Trong Sơ địa không nên trú là, nếu không bỏ Sơ địa thời không đƣợc Nhị 

địa. Cầu ích lớn thì nên bỏ lợi nhỏ. 

*Lại nữa, vì tâm chấp trƣớc thủ tƣớng nên không nên trú, cho đến địa thứ 

mƣời cũng nhƣ vậy. 

Hỏi: Nếu pháp của Bồ tát ma ha tát, từ khi mới phát tâm nên tu hành sáu 

Ba la mật, tu hành sáu Ba la mật nên vào pháp vị, vào pháp vị nên trú địa 

vị bất thối chuyển. Trú địa vị bất thối chuyển rồi, nên phát khởi năm thần 

thông cúng dƣờng  mƣời phƣơng chƣ  Phật, nhƣ sau nói rộng, nay  vì cớ 

sao đều nói không nên trú? 

Ðáp:  Không  phá  cách  trú  thanh  tịnh,  chỉ  phá  tâm  chấp  ngã  tà  kiến  thủ 

tƣớng mà trú; ví nhƣ sửa sang ruộng, chỉ trừ bỏ cỏ rác. 

*Lại nữa, vì dứt pháp ái, nên không nên trú. Không muốn trái với trí tuệ rốt 

ráo  không  của  chƣ  Phật  dạy,  nên  không  nên  trú.  Nếu  đem  tâm  phƣơng 

tiện không trú trƣớc, thƣơng xót chúng sinh nên tuy trú cũng không lỗi, cho 

đến đối với 80 tƣớng tốt tùy hình cũng nhƣ vậy. 

Ngƣời  thứ  tám là  hạng  ngƣời  hành  theo  lòng  tin  (tín  hành),  hạng  ngƣời 

hành theo sự hiểu pháp thuộc kiến đế đạo (pháp hành). 

Có Tu đà hoàn cùng tột bảy đời; có Tu đà hoàn ngay  đời này hết  phiền 

não chứng đƣợc A na hàm; có Tu đà hoàn gia gia trải qua ba đời sinh, ba 

đời sinh rồi vào Niết bàn, có trung gian Tu đà hoàn, trừ sinh đời thứ ba, 

các ngƣời kia trung gian vào Niết bàn. 

Trú trong sáu vô ngại đạo, năm giải thoát đạo, đều là Tu đà hoàn hƣớng. 

Tƣ đà hàm dứt sáu phẩm tƣ hoặc của cõi Dục, sinh lên trời, từ trời sinh trở 

lại cõi ngƣời rồi vào Niết bàn, gọi là A na hàm. 

Dứt phẩm tƣ hoặc thứ bảy của cõi Dục, gọi là hƣớng A na hàm, dứt phẩm 

tƣ hoặc thứ tám cũng gọi là hƣớng A na hàm, lại gọi là nhất chủng tử A na 

hàm, nơi đây chết sinh nơi kia vào Niết bàn. Dứt đƣợc hết thảy kiết sử của 

cõi Dục gọi là A  na  hàm,  nơi  đây chết,  sinh  vào cõi Sắc, Vô  sắc mà  vào 

Niết bàn, không còn sinh trở lại nữa. Có A na hàm đời nay vào Niết bàn; 

có A na hàm ở thân trung ấm vào Niết bàn; có A na hàm ngay khi sinh vào 

Niết bàn; có A na hàm sau khi sinh khởi tâm tu các hạnh rồi vào Niết bàn; 

có A na hàm không cần cầu các hạnh mà vào Niết bàn; có A na hàm đi lên 

cho đến cõi Sắc cứu cánh; có A na hàm sinh cõi Vô sắc mà vào Niết bàn; 

có A na hàm đƣợc thân chứng mà vào Niết bàn. Ấy gọi là A na hàm, cũng 

gọi là hƣớng A na hàm. 

A la hán có chín hạng, khi hết lậu hoặc, xả báo thân gọi là vào Vô dƣ Niết 

bàn. Qua khỏi Thanh văn, Bích chi Phật địa, trú Bồ tát địa, có Ðạo chủng 

trí, Trí nhất thiết chủng, biết hết thảy pháp, dứt hết thảy phiền não và tập 

khí,  thành  Phật,  Chuyển  Pháp  luân,  đủ  32  tƣớng,  khắp  thế  giới  độ  vô 

lƣợng  chúng  sinh,  sống  lâu  vô  lƣợng,  đều  nhƣ  trong  Luận  nghị  đã  nói 

trƣớc kia. 

Ngƣời Thanh văn khéo tu bốn nhƣ ý túc, đƣợc lực Tam muội ấy, có thể 

duy trì sống một kiếp, hoặc dƣới một kiếp. Bồ tát khéo tu bốn Nhƣ ý Tam 

muội, hoặc muốn sống lâu nhiều kiếp nhƣ cát sông Hằng, cũng đƣợc nhƣ 

ý. 

Ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới  thuần  Kim  cang là  các  thế  giới  khác  tuy  dƣới 

đáy có Kim cang, và chỗ Phật đi Phật ngồi có Kim cang, mà chỗ khác đều 

không có, ấy là Bồ tát nguyện thế giới đều là Kim cang. 

Mùi thơm cây Bồ đề độ chúng sinh là nhƣ trƣớc Luận nghị nói. 

Hỏi:  Việc  trong  đây  tuy  hy  hữu  đều  có  thể  tin;  còn  nói  không  có  danh  tự 

sắc,  thọ,  tƣởng,  hành,  thức,  không  có  danh  tự  Thí  ba  la  mật,  không  có 

danh tự Phật là điều khó tin? 

Ðáp: Có thế giới nơi ngƣời phƣớc đức trí tuệ sinh ra. Cây cối, hƣ không, 

cõi  đất,  núi  sông  v.v...  thƣờng  phát  ra  âm  thanh  diễn  về  thật  tƣớng  các 

pháp,  pháp  pháp  đều  là  chẳng  sinh  chẳng  diệt,  chẳng  nhơ,  chẳng  sạch, 

không, vô tƣớng, vô tác v.v... Chúng sinh sinh ra liền  

nghe âm thanh ấy, tự nhiên chứng đƣợc Vô sanh pháp nhẫn. Ở trong thế 

giới  nhƣ  vậy,  không  cần  có  danh  tự  phân  biệt  các  pháp,  rằng  ấy  là  năm 

uẩn,  mƣời  hai  nhập  v.v...  ấy  là  Thí  ba  la  mật  cho  đến  mƣời  tám  pháp 

không chung, ấy là Tu đà hoàn cho đến chƣ Phật. Chúng sinh ở thế giới 

ấy đều có 32 tƣớng, 80 vẻ đẹp tùy hình trang nghiêm thân, có ánh sáng vô 

lƣợng, một chủng đạo, một chủng quả. 

Trong ấy không nên trú là, nếu Bồ tát tự nghĩ ta có thể sinh ra thế giới nhƣ 

vậy, thời sinh tâm cao mạn, thế nên không nên thủ tƣớng mà trú. 

Trong đây Tu bồ đề tự nói nhân duyên không trú, chƣ Phật khi đắc đạo, 

đối với các pháp không thấy có tƣớng thật nhất định, sẽ trú chỗ nào? 

Nay  Xá  lợi  phất  nghĩ  rằng:  Nếu  hoàn  toàn  không  chỗ  trú,  vậy  sẽ  trú  chỗ 

nào để thành Phật đạo? 

Tu bồ đề biết tâm Xá lợi phất nghĩ, nên nói với Xá lợi phất rằng: Các Bồ tát 

đều  là  Phật  tử,  phép  làm  con  nên  nhƣ  sở  hành  của  cha.  Tâm  chƣ  Phật 

không  trú  hết  thảy  pháp  từ  sắc  cho  đến  Trí  nhất  thiết  chủng,  thì  Bồ  tát 

cũng nên học nhƣ vậy, dùng tâm không trú vào đâu cả mà hành Bát nhã 

ba la mật. Nhƣ chƣ Phật trong tâm không trú vào đâu cả cũng không trú, 

trong  tâm  chẳng  phải  không  trú  cũng  không  trú,vì  rốt  ráo  thanh  tịnh,  nên 

các  Bồ  tát  cũng  nên  trú  theo  Phật,  vì  rốt  ráo  thanh  tịnh,  các  Bồ  tát  cũng 

nên học theoPhật. 

KINH: Bấy giờ trong hội chúng có các Thiên tử nghĩ rằng: Các Dạ xoa nói 

ra  ngôn  ngữ  tự  cú,  còn  có  thể  hiểu,  mà  Tu  bồ  đề  nói  ra  ngôn  ngữ  luận 

nghĩa giải thích Bát nhã ba la mật, hoàn toàn không thể hiểu! 

Tu bồ đề biết tâm niệm của các Thiên tử, nói với các Thiên tử rằng: Không 

thể hiểu không thể biết ƣ? 

Các Thiên tử nói: Thƣa Ðại đức! Không thể hiểu không thể biết. 

Tu  bồ  đề  nói  với  các  Thiên  tử  rằng:  Các  ông!  Pháp  không  thể  biết,  tôi 

không  có  luận  thuyết,  cho  đến  không  nói  một  chữ,  cũng  không  có  ngƣời 

nghe, vì sao? Vì các chữ chẳng phải Bát nhã ba la mật, trong Bát nhã ba 

la  mật  không  có  ngƣời  nghe.  Chƣ  Phật  chứng  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng 

Chánh  giác,  không  chữ  không  lời.  Các  Thiên  tử!  Nhƣ  Phật  biến  hóa  làm 

ngƣời, ngƣời biến hóa ấy lại hóa ra bốn bộ chúng Tỳ kheo, Tỳ kheo ni, Ƣu 

bà tắc, Ƣu bà di, ngƣời biến hóa thuyết pháp ở giữa bốn bộ chúng, ý các 

ông nghĩ sao? Trong đó có ngƣời nói, ngƣời nghe, ngƣời biết ƣ? 

Các Thiện tử đáp: Thƣa không, Ðại đức! 

Tu bồ đề nói: Hết thảy pháp đều nhƣ biến hóa, trong đó không có ngƣời 

nói, không có ngƣời nghe, không có ngƣời biết. 

Các thiên tử! Ví nhƣ ngƣời trong mộng thấy Phật thuyết pháp, ý các ông 

nghĩ sao? Trong ấy có ngƣời nói, ngƣời nghe, ngƣời biết chăng? 

Các Thiên tử đáp: Thƣa không, Ðại đức! 

Tu  bồ  đề:  Các  Thiên  tử!  Hết  thảy  pháp  đều  nhƣ  mộng,  không  có  nói, 

không có nghe, không có biết. 

Các  Thiên  tử!  Ví  nhƣ  hai  ngƣời  ở  trong  khe  sâu  lớn,  mỗi  ngƣời  ở  mỗi 

phía,  tán  thán  Phật  Pháp  Tăng,  có  hai  tiếng  vang  dội  ra,  ý  các  Thiên  tử 

nghĩ sao? Tiếng vang của hai ngƣời ấy có triển chuyển hiểu nhau chăng? 

Các Thiên tử đáp:Thƣa không, Ðại đức! Tu bồ đề nói: Các Thiên tử! Hết 

thảy pháp cũng nhƣ vậy, không có nói, không có nghe, không có biết. 

Các  Thiên  tử!  Ví  nhƣ  thầy  huyễn  thuật  khéo,  ở  giữa  ngã  tƣ  đƣờng  hóa 

làm Phật và bốn bộ chúng, thuyết pháp nơi ấy, ý các Thiên tử nghĩ sao? 

trong ấy có ngƣời nói, ngƣời nghe, ngƣời biết chăng? 

Các Thiên tử đáp: Thƣa không, Ðại đức! 

Tu bồ đề nói: Các Thiên tử! Hết thảy các pháp nhƣ huyễn, không có ngƣời 

nói, không có ngƣời nghe, không có ngƣời biết. 

Bấy  giờ  tâm  các  Thiên  tử  nghĩ  rằng:  Lời  Tu  bồ  đề  nói  muốn  làm  cho  dễ 

hiểu lại càng sâu càng diệu! 

Tu bồ đề biết tâm các Thiên tử nghĩ, nói với các Thiên tử rằng: Sắc chẳng 

phải sâu, chẳng phải diệu; thọ, tƣởng, hành, thức chẳng phải sâu, chẳng 

phải  diệu;  sắc  tánh  chẳng  phải  sâu  chẳng  phải  diệu;  thọ,  tƣởng,  hành, 

thức tánh chẳng phải sâu chẳng phải diệu. Nhãn tánh cho đến ý tánh, sắc 

tánh cho đến pháp tánh, nhãn giới tánh cho đến ý gìới tánh; nhãn thức cho 

đến ý thức, nhãn xúc cho đến ý xúc, thọ do nhãn và xúc làm nhân duyên 

sinh, cho đến thọ do ý và xúc làm nhân duyên sinh; Thí ba la mật cho đến 

Bát nhã ba la mật, nội không cho đến vô pháp hữu pháp không, bốn niệm 

xứ cho đến mƣời tám pháp không chung, tất cả các môn Tam muội, tất cả 

các môn Ðà la ni, cho đến Trí nhất thiết chủng, tánh Trí nhất thiết chủng 

chẳng phải sâu chẳng phải diệu. 

Các  Thiên  tử  lại  nghĩ  rằng:  Trong  sự  thuyết  pháp  này  không  nói  sắc, 

không nói thọ, tƣởng, hành, thức, không nói mắt cho đến thọ do ý và xúc 

làm nhân duyên sinh, không nói Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, 

không  nói  nội  khôngcho  đến  vô  pháp  hữu  pháp  không  (Kinh  Ðại  Bát  nhã 

 ghi: Vô tánh  tự tánh không  – ND),  không nói bốn niệm  xứ cho đến mƣời 

tám pháp không chung, không nói môn Ðà la ni, môn Tam muội, cho đến 

Trí  nhất  thiết  chủng,  không  nói  quả  Tu  đà  hoàn  cho  đến  quả  A  la  hán, 

không  nói  đạo  Bích  chi  Phật,  không  nói  đạo  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng 

Chánh giác, trong pháp ấy không nói danh tự ngữ ngôn. 

Tu bồ đề biết tâm các Thiên tử nghĩ, nói với các Thiên tử rằng: Nhƣ vậy! 

nhƣ  vậy!  Các  Thiên  tử!  Các  pháp  nhƣ  vậy  cho  đến  Vô  thƣợng  Chánh 

đẳng  Chánh  giác  của  chƣ  Phật,  tƣớng  không  thể  nói.  Trong  ấy  cũng 

không  có  ngƣời  nói,  cũng  không  có  ngƣời  nghe,  cũng  không  có  ngƣời 

biết. 

Vì vậy nên, các Thiên tử! Thiện nam tử, thiện nữ nhơn nào muốn trú muốn 

chứng quả Tu đà hoàn, ngƣời ấy cũng nhân nơi nhẫn này molói trú chứng 

đƣợc;  muốn  trú  muốn  chứng  Tƣ  đà  hàm,  A  na  hàm,  A  la  hán,  Bích  chi 

Phật, Phật đạo, cũng nhân nơi nhẫn này mới trú chứng đƣợc. 

Nhƣ vậy, các Thiên tử! Bồ tát ma ha tát từ lúc mới phát tâm, trong khi tu 

Bát nhã ba la mật, nên trú nhƣ vậy, vì không nói không nghe vậy. 

LUẬN.  Hỏi:  Lời các  Dạ  xoa nói tuy  u uẩn bất  chính, mà sự  việc quê hèn 

thiết  cận,  còn  lời  nói  Bát  nhã  ba  la  mật  sâu  xa,  tuy  dùng  ngôn  từ  thông 

thƣờng mà chỉ thú u thâm huyền viễn, việc khác lý trái, sao đem so sánh 

nhau? 

Ðáp: Chƣ thiên thích đem việc ngƣời đời không hiểu để ví việc mình chƣa 

ngộ,  không  nhất  thiết  phải  sự  lý  đều  đồng  nhau  mới  lấy  làm  ví  dụ.  Có 

ngƣời nói Thiên đế  có 999 cửa, mỗi cửa đều dùng  sáu Dạ  xoa áo  xanh 

canh giữ. Các Dạ xoa ấy nói năng phù phiếm hƣ ngụy, tình tứ gian siếm, 

chƣ thiên khinh hèn không thèm để ý, cho nên không hiểu nó nói, mà ý so 

sánh kia có thể không cần ngôn biện để ghi nhận, nên nói còn có thể hiểu 

biết. Nay nghe nói Bát nhã sâu xa, lời nói nhƣ tuồng hiểu đƣợc mà chỉ thú 

u huyền thấm thúy, tìm đến càng sâu, lạc mất càng xa, nên lấy lời nói của 

Dạ xoa mà so sánh chỗ chẳng biết. Lại lời nói của Dạ xoa tuy khó hiểu, mà 

mắt thấy tƣớng, truyền lời nó, đo lƣờng tâm nó thời đều có thể biết đƣợc; 

thí nhƣ nguồn sâu nƣớc chảy, có thuyền thì qua đƣợc. 

Tu  bồ  đề  nói  về   Bát  nhã  ba  la  mật,  nghĩa  rốt  ráo  không,  không  có  định 

tƣớng,  không  thể  chấp  thủ,  không  thể  truyền  dịch  mà  đƣợc  ngộ;  không 

đƣợc nói có, không đƣợc nói không có, không đƣợc nói vừa có vừa không 

có, không đƣợc nói chẳng phải có chẳng phải không có, chẳng phải chẳng 

phải có, chẳng phải chẳng phải không có cũng không có, hết thảy chỗ tâm 

đi dứt, đƣờng ngôn ngữ đoạn, thế nên các Thiên tử kinh ngạc, nghi ngờ, 

mê muội. 

Tu bồ đề đáp: Ðiều các Thiên tử không hiểu, pháp tự nhiên nhƣ vậy. Pháp 

ấy  không  chỗ  nói,  cho  đến  không  nói  một  chữ,  có  thể  đắm  có  thể  lấy, 

không  chữ  không  lời,  ấy  là  Phật  đạo.  Vì  sao?  Vì  danh  tự  đều  không,  hƣ 

dối không thật, nhƣ trong đoạn phá danh tự đã nói. Dùng danh tự thời có 

ngôn ngữ, nếu không có danh tự thời không có ngôn ngữ. 

Các Thiên tử nghĩ rằng: Nếu không nói, nếu không nghe, thì nay hòa hợp 

tụ hội để làm gì? 

Tu bồ đề muốn giải thích nghĩa ấy nên lấy ví dụ để làm rõ. 

Các Thiên tử lại nghĩ rằng: Muốn lấy ví dụ để giải ngộ cho chúng tôi, song 

ví dụ này lại càng thêm thâm diệu. Ví dụ lấy thô dụ tế, lấy việc cố định làm 

rõ việc bất định, nay ví dụ cũng vi diệu, không có định tƣớng! 

Tu bồ đề biết tâm các Thiên tử, nơi trong Bát nhã mê mờ không thể tự ra 

khỏi,  vì  vậy  nên  nói  Bát  nhã  ba  la  mật  không  khác  năm  uẩn,  thật  tƣớng 

năm  uẩn  tức  là  Bát  nhã  ba  la  mật.  Nay  năm  uẩn  này  chẳng  phải  thâm 

chẳng phải diệu, cho đến Trí nhất thiết chủng chẳng phải thâm chẳng phải 

diệu. 

Các  Thiên  tử  bấy  giờ  rất  biết  Tu  bồ  đề  miệng  tuy  nói  sắc  mà  tâm  không 

nói, cho đến Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác cũng nhƣ vậy. 

Tu bồ đề biết tâm các Thiên tử, nên đáp rằng: Nhƣ vậy, nhƣ vậy! Chẳng 

phải riêng tôi nhƣ vậy, khi Phật chứng đƣợc Bồ đề cũng không nói, trong 

tƣớng  tịch  diệt  thật  không  có  ngƣời  nói,  không  có  ngƣời  nghe.  Thế  nên 

quả Tu đà hoàn cho đến Phật đạo đều nhận nơi pháp vô vi mà có đƣợc. 

Lìa  pháp  ấy  đƣợc  nhẫn  ấy  thời  không  có  Tu  đà  hoàn,  cho  đến  Phật  đạo 

cũng  nhƣ  vậy.  Bồ  tát  từ  khi  mới  phát  tâm  cho  đến  thành  Phật,  giữa 

khoảng trung gian đó, hết thảy pháp không có mói, không có nghe. Vì các 

quán diệt, vì ngôn ngữ dứt nên không thể nói; không thể nói nên không thể 

nghe;  không thể nghe nên không thể  biết; không thể biết nên đối  với hết 

thảy pháp không lãnh thọ, không chấp trƣớc, thời vào Niết bàn. 

(Hết cuốn 54 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 55 

GIẢI THÍCH PHẨM NHƯ HUYỄN THỨ 28 

(Kinh Ma ha Bát nhã ba la mật ghi: Phẩm Huyền Thính) 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Tín Thọ thứ 26) 

KINH: Bấy  giờ  các  Thiên  tử  tâm  nghĩ  rằng:  Nên  dùng  hạng  ngƣời  nào 

nghe Tu bồ đề nói? 

Tu bồ đề biết tâm niệm của các Thiên tử, nói với các Thiên tử rằng: Nhƣ 

ngƣời  huyễn  hóa  nghe  pháp,  tôi  dùng  hạng  ngƣời  nhƣ  vậy,  vì  sao?  Vì 

hạng ngƣời ấy không nghe, không thính, không biết, không chứng. 

Các Thiên tử nói với Tu bồ đề rằng: Chúng sinh ấy nhƣ huyễn, nhƣ hóa, 

ngƣời nghe pháp cũng nhƣ huyễn nhƣ hóa ƣ? 

Nhƣ vậy, nhƣ vậy! Các Thiên tử! Chúng sinh nhƣ huyễn nên ngƣời nghe 

pháp  cũng  nhƣ  huyễn;  chúng  sinh  nhƣ  hóa  nên  ngƣời  nghe  pháp  cũng 

nhƣ hóa. 

Các  Thiên  tử!  Ta  nhƣ  huyễn  nhƣ  mộng,  chúng  sinh  cho  đến  kẻ  biết  kẻ 

thấy cũng nhƣ huyễn nhƣ mộng. 

Các  Thiên  tử!  Sắc  nhƣ  huyễn  nhƣ  mộng;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  nhƣ 

huyễn nhƣ mộng; mắt cho đến thọ do ý và xúc làm nhân duyên sinh nhƣ 

huyễn nhƣ mộng; nội không cho đến vô pháp hữu pháp không; Thí ba la 

mật cho đến Bát nhã ba la mật nhƣ huyễn nhƣ mộng. 

Các  Thiên  tử!  Bốn  niệm  xứ  cho  đến  mƣời  tám  pháp  không  chung  nhƣ 

huyễn nhƣ mộng; quả Tu đà hoàn nhƣ huyễn nhƣ mộng; quả A na hàm, 

quả A la hán, đạo Bích chi Phật nhƣ huyễn nhƣ mộng. Các Thiên tử! Phật 

đạo nhƣ huyễn nhƣ mộng. 

Bấy  giờ  các  Thiên  tử  hỏi  Tu  bồ  đề:  Ông  nói  Phật  đạo  nhƣ  huyễn  nhƣ 

mộng, ông nói Niết bàn cũng nhƣ huyễn nhƣ mộng ƣ? 

Tu bồ đề các Thiên tử: Tôi nói Phật đạo nhƣ huyễn nhƣ mộng, tôi nói Niết 

bàn cũng nhƣ huyễn nhƣ mộng, nếu có pháp gì hơn Niết bàn, tôi nói cũng 

nhƣ  huyễn  nhƣ  mộng,  vì  cớ  sao?  Các  Thiên  tử!  Vì  huyễn  mộng  và  Niết 

bàn không hai không khác. 

LUẬN: Trên kia đã nói nhƣ huyễn nhƣ mộng, không có ngƣời nói, không 

có ngƣời nghe. Nay sao còn hỏi nên dùng hạng ngƣời nào theo ý Tu bồ 

đề nghe pháp? 

Ðáp:  Các  Thiên  tử  trƣớc  kia  nói  Tu  bồ  đề  thuyết  pháp  không  thể  hiểu, 

trong đây Tu bồ đề nói ví dụ ngƣời huyễn hóa. Nay các Thiên tử lại nghĩ 

rằng: Hạng ngƣời nào nghe, ứng hợp với lời Tu bồ đề nói mà tín thọ, thực 

hành theo thì đƣợc đạo quả ƣ? 

Tu bồ đề đáp: Ngƣời nhƣ huyễn hóa, nghe thời ứng hợp với pháp của tôi 

nói. 

Hỏi: Ngƣời huyễn hóa ấy không có tâm tâm số pháp, không thể nghe lãnh 

thọ, cần gì phải thuyết pháp? 

Ðáp: Chẳng phải khiến chính ngƣời huyễn hóa nghe, chỉ muốn khiến hành 

giả đối với các pháp dụng tâm không vƣớng mắc; nhƣ ngƣời huyễn hóa, 

ngƣời  huyễn  hóa  ấy  không  nghe  cũng  không  chứng.  Chúng  sinh  nhƣ 

huyễn nhƣ mộng, nghe pháp cũng nhƣ huyễn nhƣ mộng. 

Chúng  sinh  là  ngƣời  thuyết  pháp,  ngƣời  nghe  pháp  là  ngƣời  lãnh  thọ 

pháp,  Tu  bồ  đề  nói  không  những  ngƣời  nói  pháp,  ngƣời  nghe  pháp  nhƣ 

huyễn  nhƣ  mộng,  mà  ta  cho  đến  kẻ  biết  kẻ  thấy  đều  nhƣ  huyễn  nhƣ 

mộng. Sắc cũng nhƣ huyễn nhƣ mộng, cho đến Niết bàn cũng nhƣ huyễn 

nhƣ mộng, tức là pháp đƣợc nói nhƣ huyễn nhƣ mộng. 

Trong tất cả chúng sinh, Phật là đệ nhất, trong tất cả pháp, Niết bàn là đệ 

nhất,  khi  nghe  nói  hai  việc  ấy  đều  nhƣ  huyễn  nhƣ  mộng  thời  tâm  kinh 

ngạc nghi ngờ. Phật và Niết bàn tối thƣợng diệu làm sao nhƣ huyễn nhƣ 

mộng, vì vậy nên lại còn hỏi việc kia: Phật và Niết bàn xét đúng nhƣ huyễn 

nhƣ mộng ƣ? Tu bồ đề sẽ không nói lầm! Chúng tôi sẽ không nghe lầm! Vì 

thế nên lại hỏi cho chắc. 

Tu  bồ  đề  nói  với  các  Thiên  tử:  Tôi  nói  Phật  và  Niết  bàn  chính  tự  nhƣ 

huyễn nhƣ mộng, hai pháp tuy diệu, đều từ pháp hƣ vọng xuất ra cho nên 

không, vì cớ sao? Vì từ pháp hƣ vọng cho nên có Niết bàn, từ phƣớc đức 

và trí tuệ cho nên có Phật, hai pháp ấy thuộc nhân duyên, không có chân 

thật nhất định, nhƣ đã nói trong nghĩa niệm Phật, niệm Pháp. 

Tu bồ đề nghĩ rằng: Nhƣ lực Bát nhã ba la mật, thời giả sử có pháp gì hơn 

Niết bàn còn có thể làm cho nhƣ huyễn, huống gì Niết bàn, vì sao? Vì nói 

Niết  bàn  hết  thảy  ƣu  sầu  khổ  não  đểu  rốt  ráo  diệt,  vì  thế  nên  không  có 

pháp gì hơn Niết bàn. 

Hỏi: Nếu không có pháp hơn Niết bàn, cớ sao nói nếu có pháp hơn Niết 

bàn cũng lại nhƣ huyễn? 

Ðáp:  Pháp  dùng  ví  dụ  hoặc  lấy  việc  có  thật,  hoặc  có  khi  giả  thiết,  theo 

nhân duyên mà nói. Nhƣ Phật dạy: Nếu khiến cây cối hiểu lời Ta nói, Ta 

cũng thọ ký cho đƣợc Tu đà hoàn; nhƣng cây cối không có thể hiểu đƣợc, 

Phật vì giải ngộ cho ý ngƣời nên dẫn dụ nhƣ vậy thôi. 

Niết bàn là pháp rốt ráo vô thƣợng trên hết thảy pháp; nhƣ biển lớn là trên 

các sông muôn dòng, Tu di là trên các núi, hƣ không là trên hết thảy pháp. 

Niết  bàn  cũng  nhƣ  vậy,  không  có  khổ,  già,  bệnh,  chết,  không  có  các  tà 

kiến, tham, sân, các suy hoại, không có khổ yêu thích bị xa lìa, không có 

khổ  oán  thù  gặp  gỡ,  không  có  khổ  cầu  mong  không  đƣợc,  không  có  hết 

thảy  vô  thƣờng,  hƣ  dối,  bại  hoại,  biến  di.  Nói  cốt  yếu,  Niết  bàn  là  tất  cả 

khổ  hết,  rốt  ráo  thƣờng  vui,  nơi  quy  về  của  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  và 

chúng đệ tử Bồ tát, an ổn thƣờng vui không có gì hơn, trọn không bị ma 

vƣơng ma dân phá hại; nhƣ trong A tỳ đàm nói: Pháp hữu thƣợng là pháp 

hữu  vi,  hƣ  không,  và  phi  trạch  diệt  vô  vi  (phi  trí  duyên  tận);  pháp  vô 

thƣợng là trạch diệt vô vi (trí duyên tận) tức là Niết bàn. Thế nên không có 

pháp gì hơn Niết bàn. 

Tu bồ đề khen lực Bát nhã ba la mật to lớn, nên nói: Nếu có pháp hơn Niết 

bàn, cũng nhƣ huyễn; ví nhƣ lấy hoàn sắt lớn cháy nóng bỏ trên lông tay, 

đốt cháy ngay, không tổn một chút sức nóng, chỉ không còn gì để đốt nữa 

thôi.  Trí  tuệ  Bát  nhã  ba  la  mật  phá  hết  thảy  pháp  có,  cho  đến  Niết  bàn 

thẳng qua không chƣớng ngại mà trí lực không giảm, chỉ không còn pháp 

gì để có thể phá nữa thôi. Thế nên nói nếu có pháp hơn Niết bàn, lực trí 

tuệ cũng phá đƣợc. 

KINH: Bấy giờ Tuệ mạng Xá lợi phất, Ma ha Mục kiền liên, Ma ha Câu hy 

la, Ma ha Ca chiên diên, Phú lâu na Di đa la ni tử, Ma ha Ca diếp và vô số 

ngàn  Bồ  tát  hỏi  Tu  bồ  đề  rằng:  Bát  nhã  ba  la  mật  sâu  xa  khó  thấy,  khó 

hiểu, khó biết, tịch tịnh vi diệu nhƣ vậy, ai sẽ tín thọ? 

Bấy giờ A nan nói với đại đệ tử và các Bồ tát rằng: Bồ tát ma ha tát ở địa 

vị  bất  thối  chuyển,  có  thể  tín  thọ  Bát  nhã  ba  la  mật  sâu  xa  khó  thấy  khó 

hiểu khó biết, tịch tịnh vi diệu ấy. Hạng ngƣời thành tựu chánh kiến, A la 

hán lậu tận đã mãn sở nguyện, cũng có thể tín thọ Bát nhã đó. 

*Lại nữa, thiện nam tử, thiện nữ nhân thƣờng thấy Phật nơi chỗ Phật cúng 

dƣờng gieo trồng thiện căn nhiều, thân cận thiện tri thức có lợi căn, hạng 

ngƣời ấy có thể tín thọ, không nói thị pháp phi pháp. 

Tu  bồ  đề  nói:  Không  lấy  “không”  phân  biệt  sắc,  không  lấy  sắc  phân  biệt 

“không”; thọ, tƣởng, hành, thức cũng nhƣ vậy. Không lấy vô tƣớng, vô tác 

phân biệt sắc, không lấy sắc phân biệt vô tƣớng, vô tác; thọ, tƣởng, hành, 

thức cũng nhƣ  vậy. không lấy  vô sinh,  vô diệt, tịch diệt,  viễn ly phân biệt 

sắc, không lấy sắc phân biệt vô sinh, vô diệt, tịch diệt, viễn ly; thọ, tƣởng, 

hành,  thức  cũng  nhƣ  vậy.  Mắt  cho  đến  thọ  do  ý  và  xúc  làm  nhân  duyên 

sinh cũng nhƣ  vậy.  Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, nội không 

cho đến vô pháp hữu pháp không, bốn niệm xứ cho đến mƣời tám pháp 

không chung, tất cả môn Tam muội, tất cả môn Ðà la ni, Tu đà hoàn cho 

đến  A la hán, Bích  chi Phật,  Phật, Nhất thiết trí, cũng không lấy “không” 

phân biệt Nhất thiết trí, không lấy Nhất thiết trí phân biệt không, không lấy 

không phân biệt Trí nhất thiết chủng, không lấy Trí nhất thiết chủng phân 

biệt  không.  Vô  tƣớng,  vô  tác,  vô  sinh,  vô  diệt,  tịch  diệt,  viễn  ly  cũng  nhƣ 

vậy. 

Tu  bồ  đề  nói  với  các  Thiên  tử:  Bát  nhã  ba  la  mật  thậm  thâm  ai  thọ  thì 

đƣợc? Trong Bát  nhã ba la  mật ấy, không có pháp có thể chỉ, không có 

pháp có thể nói; nếu không có pháp có thể chỉ, không có pháp có thể nói 

thời ngƣời tín thọ cũng không có thể đƣợc. 

Bấy  giờ,  Xá  lợi  phất  nói  với  Tu  bồ  đề:  Trong  Bát  nhã  ba  la  mật  nói  rộng 

giáo pháp ba thừa và nhiếp thủ pháp Bồ tát từ địa vị Sơ phát tâm cho đến 

địa thứ mƣời, Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, bốn niệm xứ cho 

đến tám Thánh đạo phần, Phật mƣời lực cho đến mƣời tám pháp không 

chung  là  giáo  pháp  hộ  trì  Bồ  tát.  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu  hành  Bát  nhã  ba  la 

mật nhƣ vậy, thƣờng hóa sinh, không mất thần thông, dạo qua các nƣớc 

Phật, đầy đủ căn lành, tùy theo ý muốn cúng dƣờng chƣ Phật, liền đƣợc 

nhƣ nguyện, từ chỗ chƣ Phật nghe thọ pháp giáo, đến khi đƣợc Trí nhất 

thiết  chủng  chƣa  bao  giờ  đoạn  tuyệt,  chƣa  có  lúc  nào  lìa  Tam  muội,  sẽ 

đƣợc biện tài nhanh nhẹn, biện tài lanh lợi, biện tài bất tận, biện tài không 

thể  dứt,  biện  tài  tùy  ý,  biện  tài  đúng  nghĩa,  biện  tài  tất  cả  thế  gian  tối 

thƣợng. 

Tu bồ đề nói: Nhƣ  vậy, nhƣ  vậy! Nhƣ Xá lợi phất nói: Bát nhã ba la  mật 

nói rộng giáo pháp ba thừa và giáo pháp hộ trì Bồ tát, cho đến Bồ tát ma 

ha tát đƣợc biện tài tối thƣợng hết thảy thế gian, đều không thể có đƣợc. 

Ta cho đến kẻ biết, kẻ thấy đều không thể có đƣợc; sắc, thọ, tƣởng, hành, 

thức, Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật đều không thể có đƣợc. Nội 

không cho đến vô pháp hữu pháp không cũng không thể có đƣợc. 

Bốn  niệm  xứ  cho  đến  tám  Thánh  đạo  phần,  Phật  mƣời  lực  cho  đến  Trí 

nhất thiết chủng cũng không thể có đƣợc. 

Xá  lợi  phất  hỏi  Tu  bồ  đề:  Vì  nhân  duyên  gì  trong  Bát  nhã  ba  la  mật  nói 

rộng ba thừa mà không thể có đƣợc? Vì nhân duyên gì trong Bát nhã ba la 

mật hộ trì Bồ tát? Vì nhân duyên gì Bồ tát ma ha tát đƣợc biện tài nhanh 

nhẹn cho đến biện tài tối thƣợng trong hết thảy thế gian cũng không thể có 

đƣợc? 

Tu  bồ  đề  đáp  Xá  lợi  phất:  Vì  nội  không  nên  trong  Bát  nhã  ba  la  mật  nói 

rộng  ba  thừa,  không  thể  có  đƣợc,  vì  ngoại  không  cho  đến  vô  pháp  hữu 

pháp không nên nói rộng ba thừa, không thể có đƣợc. Vì nội không nên hộ 

trì Bồ tát cho đến biện tài tối thƣợng trên hết thảy thế gian, không thể có 

đƣợc. Vì ngoại không cho đến vô pháp hữu pháp không, nên hộ trì Bồ tát 

cho đến biện tài tối thƣợng trên hết thảy thế gian, không thể có đƣợc. 

LUẬN: Luận giả nói: Lúc ấy các đại đệ tử nhƣ Xá lợi phất v.v... nói với Tu 

bồ đề rằng: Pháp Bát nhã ba la mật ấy sâu xa khó hiểu; vì các pháp không 

có định tƣớng nên là sâu xa; vì các tƣ duy quán hạnh dứt nên là khó thấy; 

cũng không chấp trƣớc Bát nhã ba la mật nên gọi là khó hiểu khó biết; diệt 

ba độc và các hý luận nên gọi là tịch diệt; đƣợc diệu vị của trí tuệ nên gọi 

là thƣờng đƣợc đầy đủ; không còn cầu gì nữa, hết thảy trí tuệ khác đều 

thô sáp chẳng vui, nên gọi là vi diệu. Các đại đệ tử nói lời ấy rằng: trí Bát 

nhã ba la mật sâu xa, trí tuệ ngƣời thế gian cạn mỏng, chỉ tham đắm quả 

báo phƣớc đức mà không ƣa tu. Phƣớc đức đắm có thời tình mạnh, phá 

có thời tâm khiếp. Vốn đã nghe học tập luyện kinh sách tà kiến, dính chặt 

không bỏ, ngƣời nhƣ vậy thƣờng ƣa cái vui thế gian. Vì vậy nên nói ai hay 

tín thọ Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy? Nếu không tín thọ thời nói làm gì? 

A nan giúp đáp: Có bốn mạng ngƣời có thể tín thọ. Thế nên lời Tu bồ đề 

nói chắc chắn có ngƣời tín thọ, chẳng phải nói suông. Bốn mạng ngƣời có 

thể  tín  thọ  là:  1.  Vị  Bồ  tát  ma  ha  tát,  ở  địa  vị  bất  thối,  biết  hết  thảy  pháp 

chẳng sinh chẳng diệt, chẳng thủ tƣớng, không chấp đắm, thời có thể lãnh 

thọ. 

2. Vị A la hán hết lậu hoặc, vì hết lậu hoặc, không chấp đắm, đƣợc pháp 

vô vi tối thƣợng, sở nguyện đã mãn, không còn cầu gì, thƣờng trú không, 

vô tƣớng,  vô tác Tam muội, tùy thuận Bát nhã ba la mật, thời có thể tín 

thọ. 

3. Ba hạng học nhân, thành tựu chánh kiến, tuy chƣa hết lậu hoặc, vì lực 

của bốn đức tin Phật, Pháp, Tăng, Giới cũng có thể tín thọ. 

4. Có Bồ tát tuy chƣa đƣợc địa bất thối chuyển, nhƣng có phƣớc đức lợi 

căn, trí tuệ thanh tịnh, thƣờng theo thiện tri thức, ngƣời ấy cũng có thể tín 

thọ. 

Tƣớng mạo của sự tín thọ là không cho rằng pháp ấy chẳng phải Phật, Bồ 

tát,  đại  đệ  tử  nói.  Tuy  nghe  Bát  nhã  ba  la  mật  nói  các  pháp  đều  rốt  ráo 

không, cũng không vì đã tín thọ pháp trƣớc mà cho pháp rốt ráo không ấy 

là phi pháp. 

Hỏi: Từ trƣớc lại đây, A nan hoàn toàn không luận nói gì, sao nay lại đáp 

thế cho Tu bồ đề? 

Ðáp: A nan là vị tƣớng Chuyển pháp luân thứ ba, hay làm thầy đại chúng, 

là thị giả hầu cận Thế Tôn, tuy đƣợc Sơ quả, vì lậu hoặc chƣa hết, nên tuy 

có trí tuệ đa văn, tự cho mình chƣa có thiện xảo đối với trí tuệ không, nếu 

nói pháp không, mà  tự mình chƣa chứng nhập, thì  đều là nói việc ngƣời 

khác,  cho  nên  không  nói.  Hoặc  khi  nói  về  việc  có,  thời  có  thể  hỏi  có  thể 

đáp đƣợc, nhƣ trong phẩm sau A nan hỏi Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! 

Cớ sao chỉ tán thán Bát nhã ba la mật, mà không tán thán năm Ba la mật 

kia. Còn trong phẩm này hỏi ai là ngƣời  có thể tín thọ Bát nhã ba la mật 

sâu  xa,  đây  chẳng  phải  là  việc  “không”  nên  A  nan  liền  đáp:  Tu  bồ  đề 

thƣờng ƣa nói việc không, không ƣa nói việc có. 

Lại  vì  A  nan  lúc  ấy  tâm  ƣa  nói  phát  sinh,  cho  nên  Phật  cho  phép  đáp.  A 

nan phiền não chƣa hết, nên lực trí tuệ chậm, nhƣng lực tin tƣởng mãnh 

lợi, cho nên đối với Bát nhã ba la mật thậm thâm có thể nhƣ pháp hỏi đáp. 

Hỏi: Bát nhã ba la mật không có gì, không có pháp nhất định, làm sao bốn 

hạng ngƣời có thể tín thọ mà chẳng cho là phí pháp? 

Ðáp:  Nay  Tu  bồ  đề  trong  đây  tự  nói  nhân  duyên  rằng:  Chẳng  lấy  không 

phân biệt sắc, sắc tức là không, không tức là sắc, vì vậy nên Bát nhã ba la 

mật không bị lỗi, không bị phá; nếu không bị phá thời không có tội lỗi, cho 

nên không cho là phi pháp. Không tức là Bát nhã ba la mật, chẳng lấy trí 

tuệ không để phá sắc làm cho không, cũng chẳng lấy nhân duyên phá sắc 

nên có không, vì không tức là sắc, sắc tức là không. Vì Bát nhã ba la mật 

phá các hý luận, có công đức nhƣ vậy, nên không ai tín thọ. Vô tƣớng, vô 

tác, vô sinh, vô diệt, tịch diệt, viễn ly cũng nhƣ vậy, cho đến Trí nhất thiết 

chủng đều nên nói rộng. 

Hỏi: Các đệ tử hỏi nghĩa ấy, cớ sao Tu bồ đề lại đáp với các Thiên tử? 

Ðáp: Các đệ tử đã đƣợc A la hán, chỉ hỏi điều mình nghi, việc lợi ích ít, 

còn các Thiên tử phát tâm vì Bồ tát, lợi ích sâu, cho nên nói với các Thiên 

tử. 

*Lại nữa, tuy nói cho chƣ thiên tức là đáp lời các đệ tử. Trên kia nói các 

pháp không, đây nói Bát nhã ba la mật chúng sinh rốt ráo không. Vì vậy 

nên trong Bát nhã ba la mật không có ngƣời nói, huống gì có ngƣời nghe 

và  tín  thọ.  Nếu  hiểu  đƣợc  các  pháp  không  nhƣ  vậy,  tâm  không  vƣớng 

mắc, thời có thể tín thọ. 

Bấy giờ Tu bồ đề nói Bát nhã ba la mật sâu xa, Xá lợi phất tán thán giúp 

thành  việc  ấy.  Bát  nhã  ba  la  mật  chẳng  phải  chỉ  vì  không  nên  có  thể  tín 

thọ, trong Bát nhã cũng rộng nói ba thừa. Nghĩa ba thừa nhƣ trƣớc đã nói. 

Nhiếp thủ Bồ tát là vì Bát nhã ba la mật lợí ích các Bồ tát, khiền đƣợc tăng 

trƣởng. 

*Lại nữa, nhiếp thủ là trong Bát nhã ấy có mƣời địa khiến Bồ tát từ một địa 

đến một địa, cho đến địa thứ mƣời. Nghĩa mƣời địa, từ sáu Ba la mật cho 

đến nghĩa Trí nhất thiết chủng nhƣ trƣớc đã nói. 

Hóa sinh là nói hành báo của Bát nhã. Hành Bát nhã ba la mật đối với hết 

thảy pháp không ngại, nên đƣợc biện tài nhanh nhẹn. Có ngƣời tuy có thể 

nhanh nhẹn, mà vì độn căn nên không thể thâm nhập, do thâm nhập đƣợc 

nên lợi, ấy là biện tài lanh lợi. Nói thật tƣớng các pháp vô biên vô tận, nên 

gọi là  vui  nói không  tận. Trong Bát  nhã không có hý luận, nên không thể 

vấn nạn làm đoạn tuyệt; ấy gọi là biện tài không thể dứt. Dứt pháp ái nên 

tùy chúng sinh thích ứng mà nói pháp cho, nên gọi là biện tài tùy ứng. Nói 

việc đƣa đến  Niết bàn lợi ích ấy gọi là  biện tài  về nghĩa nói việc đệ nhất 

của  hết  thảy  thế  gian,  tức  là  Ðại  thừa;  ấy  gọi  là  biện  tài  tối  thƣợng  thế 

gian. 

Tu bồ đề cho lời hỏi ấy đúng, nói: Nhƣ vậy, nhƣ vậy! 

Xá lợi phất nghĩ rằng: Tu bồ đề thƣờng ƣa nói không, cớ sao nay nhận lời 

tôi  nói  rằng  trong  Bát  nhã  ba  la  mật  có  nói  rộng  giáo  pháp  ba  thừa,  nên 

phải còn có nhân duyên? 

Tu bồ đề đáp: Bát nhã ba la mật tuy có rộng nói pháp ba thừa, mà chẳng 

phải có định tƣớng vì đều hòa hợp với mƣời tám không. Nói nhiếp thủ Bồ 

tát, bảy thứ biện tài cũng nhƣ vậy, vì “trí tuệ không” vậy. 

---o0o--- 

GIẢI THÍCH: PHẨM TÁN HOA THỨ 29  

KINH: Bấy  giờ  Thích  đề  hoàn  nhơn  và  trời  bốn  Thiên  vƣơng  trong  ba 

ngàn  đại  thiên  thế  giới,  cho  đến  các  trời  Sắc  cứu  cánh  nghĩ  rằng:  Tuệ 

mạng Tu bồ đề muốn tƣới mƣa pháp, chúng ta nên hóa làm hoa rải trên 

Phật, Bồ tát ma ha tát, Tỳ kheo Tăng, Tu bồ đề và Bát nhã ba la mật. 

Thích đề hoàn nhơn và chƣ thiên trong ba ngàn đại thiên thế giới, hóa làm 

hoa rải trên Phật, Bồ tát ma ha tát, Tỳ kheo Tăng và Tu bồ đề, cũng cúng 

dƣờng Bát nhã ba la mật. 

Bấy  giờ,  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới,  hoa  đều  cùng  khắp  giữa  hƣ  không, 

hóa thành đài hoa, đoan nghiêm thù diệu. Tâm Tu bồ đề nghĩ rằng: Hoa 

của các Thiên tử rải đây, trên trời chƣa từng thấy loại hoa nhƣ vậy, đây là 

hoa biến hóa, chẳng phải hoa từ cây sinh, hoa các Thiên tử ấy rải, từ cây 

tâm sinh ra; chẳng phải từ cây sinh ra. 

Thích  đề  hoàn  nhơn  biết  tâm  Tu  bồ  đề nghĩ,  nói  với  Tu  bồ  đề  rằng:  Ðại 

đức! Hoa ấy là hoa chẳng phải cây sinh ra cũng chẳng phải cây tâm sinh 

ra. 

Tu bồ đề nói với Thích đề hoàn nhơn rằng: Kiều thi ca! Ông nói hoa ấy là 

hoa chẳng phải cây sinh, cũng chẳng phải cây tâm sinh. Kiều thi ca! Hoa 

ấy nếu là pháp chẳng phải sinh, chẳng gọi là hoa. 

Thích đề hoàn nhơn nói với Tu bồ đề rằng: Ðại đức, chỉ có hoa ấy chẳng 

sinh, hay sắc cũng chẳng sinh; thọ, tƣởng, hành, thức cũng chẳng sinh? 

Tu  bồ  đề  đáp:  Kiều  thi  ca!  Chẳng  phải  chỉ  hoa  ấy  chẳng  sinh,  sắc  cũng 

chẳng  sinh;  nếu  chẳng  sinh  là  chẳng  gọi  là  sắc;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức 

cũng chẳng sinh, nếu chẳng sinh là chẳng gọi là thức. Sáu nhập, sáu thức, 

sáu  xúc,  sáu  xúc  làm  nhân  duyên  sinh  thọ  cũng  nhƣ  vậy.  Thí  ba  la  mật 

chẳng sinh, nếu chẳng sinh là chẳng gọi là Thí ba la mật, cho đến Bát nhã 

ba la mật chẳng sinh, nếu chẳng sinh là chẳng gọi Bát nhã ba la mật. Nội 

không  chẳng  sinh,  nếu  chẳng  sinh  là  chẳng  gọi  nội  không,  cho  đến  vô 

pháp  hữu  pháp  không  chẳng  sinh,  nếu  chẳng  sinh  là  chẳng  gọi  vô  pháp 

hữu  pháp  không.  Bốn  niệm  xứ  chẳng  sinh,  nếu  chẳng  sinh  là  chẳng  gọi 

bốn niệm xứ. Mƣời tám pháp không chung chẳng sinh, nếu chẳng sinh là 

chẳng  gọi  mƣời  tám  pháp  không  chung,  cho  đến  Trí  nhất  thiết  chủng 

chẳng sinh, nếu chẳng sinh là chẳng gọi Trí nhất thiết chủng. 

LUẬN:  Thích  đề  hoàn  nhơn  và  chƣ  Thiên,  nghe  Tu  bồ  đề  nói  nghĩa  Bát 

nhã, tất cả pháp đều là pháp đều là thật tƣớng,  không có chỗ phân  biệt. 

Tuy nói không mà đối với các pháp không có phá gì, cũng không mất các 

hành  nghiệp  và  quả  báo.  Hàng  Thanh  văn  ở  trƣớc  Phật  nói  đƣợc  pháp 

thậm thâm ấy, Thích đề hoàn nhơn v.v... đều hoan hỷ nghĩ rằng 

Tu  bồ  đề  nói  pháp  không  ngại  không  chƣớng.  Thí  nhƣ  mƣa  đúng  thời, 

nhƣ có quốc độ, tƣới tẩm hạt giống và mọi sự cần dùng nƣớc, thƣờng khổ 

vì  không  đủ  nƣớc,  nếu  đúng  thời  đƣợc  mƣa  xuống  khắp,  thấm  ƣớt  hết 

thảy,  mọi  điều  nhƣ  nguyện.  Pháp  Tiểu  thừa  cũng  nhƣ  vậy.  Lúc  đầu  mỗi 

mỗi tán thán bố thí, trì giới, thiền định, quán vô thƣờng v.v... có hạn lƣợng, 

sau cuối mới nói Niết bàn. Còn trong đây Tu bồ đề nói rõ từ khi mới phát 

tâm cho đến khi thành Phật đạo, chỉ nói Pháp thật tƣớng, không phân biệt 

gì.Thí  nhƣ  mƣa  lớn  thấm  ƣớt  khắp  Diêm  phù  đề,  không  chỗ  nào  không 

thấm. 

Lại nhƣ đất trƣớc tuy có hạt giống lúa, không mƣa thời không mọc, hành 

giả  cũng  nhƣ  thế.  Tuy  có  nhân  duyên,  không  gặp  đƣợc  mƣa  pháp,  thời 

ngƣời đã phát tâm lại thối, ngƣời chƣa phát khựng lại, nếu gặp đƣợc mƣa 

pháp, thời ngƣời đã phát tâm đƣợc tăng trƣởng, ngƣời chƣa phát sẽ phát. 

Vì vậy nên nói nhƣ mƣa trận mƣa pháp. 

*Lại  nữa,  thí  nhƣ  gió  giữ  bụi  đất,  sức  nóng,  hơi  độc  v.v...  gặp  mƣa  thời 

tiêu diệt. Mƣa pháp cũng nhƣ vậy; đất bụi “ác giác quán” ba độc bất thiện, 

gió giữ tà kiến, ác trùng tà sƣ, các ác tri thức ấy gặp đƣợc mƣa Bát nhã 

ba  la  mật  thời  trừ  diệt  hết.  Ngƣời  mong  trời  mƣa  đúng  thời  nên  cúng 

dƣờng  trời.  Trời  nghe  mƣa  pháp  rất  có  lợi  ích,  nên  muốn  cúng  dƣờng 

pháp, nghĩ rằng: Chúng ta thà biến hóa làm hoa rải trên Phật, Bồ tát, Tỳ 

kheo tăng và Tu bồ đề, cũng cúng dƣờng Bát nhã ba la mật, vì Tu bồ đề 

khéo nói Bát nhã ấy. Kính ngài tất trọng gọi là chơn cúng dƣờng. Bát nhã 

ba  la  mật  ấy  phần  nhiều  nói  về  các  pháp  không,  lại  trên  nói  muốn  đƣợc 

nhƣ ngƣời biến hóa nghe pháp, theo tƣớng đó nên lấy hoa biến hóa cúng 

dƣờng. 

*Lại nữa, chƣ thiên lúc đƣơng hoan hỷ bèn khởi tâm cúng dƣờng, không 

để trở lại lấy nhiều, liền hóa làm hoa rải trên Phật, Tu bồ đề, các Bồ tát, Tỳ 

kheo tăng và Bát nhã ba la mật. 

Hoa rải trên Phật là cúng dƣờng Phật bảo, rải trên Bồ tát, Tu bồ đề và Bát 

nhã  ba  la  mật  là  cúng  dƣờng  Pháp  bảo,  rải  trên  Tỳ  kheo  Tăng  là  cúng 

dƣờng Tăng bảo. Nghĩ nhƣ vậy rồi, tùy ý biến hóa cúng dƣờng Tam Bảo”. 

Ðại phƣớc đức thành tựu nên sở nguyện theo tâm đều đƣợc nhƣ ý, không 

cầu nơi khác. 

Hỏi: Ðài hoa đoan nghiêm là do sức của ai? 

Ðáp: Ðó là sức của chƣ thiên, chƣ thiên phƣớc đức tự tại nên có thể làm 

nhỏ thành lớn. Có ngƣời nói đó là thần lực của Phật, Phật do Bát nhã ba 

la  mật  này  có  công  đức  lớn,  trong  lúc  tạo  nhân  ít  mà  quả  báo  rất  lớn, 

thành tựu Phật đạo, thế nên hiện ra sự lạ ấy, Tu bồ đề liền phân biệt biết 

ngay chẳng phải là hoa thật. 

Thích đề hoàn nhơn biết Tu bồ đề đã hiểu hoa biến hóa đó, nên nói với Tu 

bồ đề rằng: Ðại đức! Hoa ấy là hoa chẳng phải sinh; hoa chẳng phải sinh 

là nói hoa ấy vô sinh, không, không có xuất sinh. Tu bồ đề nói Bát nhã ba 

la  mật  các  pháp  vô  sinh  không  tịch  ấy,  nên  lấy  hoa  vô  sinh  để  cúng 

dƣờng. 

Cây tâm là chƣ thiên theo ý nghĩ liền đƣợc. Nói cốt yếu, cây trời ứng theo 

ý muốn nghĩ liền đến, nên nói cây tâm. 

Thích đề hoàn nhơn nạn hỏi Tu bồ đề nên nói hoa ấy vô sinh, cớ sao nói 

hoa ấy không từ cây sinh? Tu bồ đề gạn lại rằng: Nếu không sinh, cớ sao 

gọi  là  hoa?  Nơi  pháp  không  sinh,  không  có  phân  biệt  là  hoa  hay  chẳng 

phải hoa. 

Bấy giờ Thích đề hoàn nhơn tâm phục mà hỏi: Chỉ là hoa không sinh, các 

pháp cũng không sinh ƣ? 

Tu bồ đề đáp: Chẳng phải chỉ là hoa không sinh, mà sắc cũng không sinh, 

vì  cớ  sao?  Vì  nếu  một  pháp  không,  thời  hết  thảy  pháp  đều  không.  Nếu 

hành giả đối một pháp không, thời hết thảy pháp đều không. Nếu hành giả 

đối một pháp quyết  định biết rõ là không, thời đối hết thảy pháp cũng rõ 

ràng. Nếu năm uẩn không sinh, thời chẳng phải tƣớng năm uẩn, cho đến 

Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

KINH: Bấy giờ Thích đề hoàn nhơn nghĩ rằng: Tuệ mạng Tu bồ đề có trí 

rất  sâu,  không  phá  hoại  giả  danh  mà  nói  thật  tƣớng  các  pháp  (Kinh  Ðại 

Bát nhã ghi: Không trái giả danh – ND). 

Phật biết tâm niệm của Thích đề hoàn nhơn, nói với Thích đề hoàn nhơn 

rằng:  Nhƣ  vậy,  nhƣ  vậy!  Kiều  thi  ca!  Tu  bồ  đề  có  trí  rất  sâu,  không  phá 

hoại giả danh mà nói thật tƣớng các pháp. 

Thích đề hoàn nhơn bạch Phật rằng: Ðại đức Tu bồ đề không phá hoại giả 

danh mà nói thật tƣớng các pháp nhƣ thế nào? 

Phật  bảo  Thích  đề  hoàn  nhơn:  Sắc  chỉ  là  giả  danh,  Tu  bồ  đề  không  phá 

hoại  giả  danh  mà  nói  thật  tƣớng  các  pháp;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  chỉ  là 

giả danh, Tu bồ đề cũng không phá hoại giả danh mà nói thật tƣớng các 

pháp, vì cớ sao? Vì thật tƣớng của các pháp không có hoại và chẳng hoại, 

nên Tu bồ đề nói cũng không có hoại và chẳng hoại; mắt cho đến ý và xúc 

làm nhân duyên sinh các thọ cũng nhƣ vậy. Thí ba la mật cho đến Bát nhã 

ba la mật; nội không cho đến vô pháp hữu pháp không; bốn niệm xứ cho 

đến mƣời tám pháp không chung cũng nhƣ vậy. Quả Tu đà hoàn cho đến 

quả  A  la  hán,  đạo  Bích  chi  Phật,  đạo  Bồ  tát,  Phật  đạo,  Nhất  thiết  trí,  Trí 

nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

Tu đà hoàn cho đến A la hán, Bích chi Phật, Phật, chỉ là giả danh. Tu bồ 

đề không phá hoại giả danh mà nói thật tƣớng các pháp, vì sao? Vì thật 

tƣớng của các pháp ấy không có hoại và chẳng hoại. Tu bồ đề nói cũng 

không  có  hoại  và  chẳng  hoại.  Nhƣ  vậy,  Kiều  thi  ca!  Tu  bồ  đề  không  phá 

hoại giả danh mà nói thật tƣớng các pháp. 

Tu bồ đề nói với Thích đề hoàn nhơn rằng: Nhƣ vậy, nhƣ vậy! Kiều thi ca! 

Nhƣ Phật nói các pháp chỉ là giả danh, Bồ tát ma ha tát nên biết nhƣ vậy, 

các học Bát nhã ba la mật nhƣ vậy. 

Kiều thi ca! Bồ tát ma ha tát học nhƣ vậy là chẳng học sắc, chẳng học thọ, 

tƣởng, hành, thức, vì sao? Vì không thấy sắc là cái sẽ có thể học; không 

thấy thọ, tƣởng, hành, thức là cái sẽ có thể học, Bồ tát ma ha tát học nhƣ 

vậy là không học Thí ba la mật, vì sao? Vì không thấy Thí ba la mật là cái 

sẽ  có  thể  học;  cho  đến  không  học  Bát  nhã  ba  la  mật,  vì  sao?  Vì  không 

thấy Bát nhã ba la mật là cái sẽ có thể học. Học nhƣ vậy là không học nội 

không, cho đến vô pháp hữu pháp không, vì sao? Vì không thấy nội không 

cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp  không  là  cái  sẽ  có  thể  học.  Học  nhƣ  vậy  là 

không học bốn niệm xứ cho đến mƣời tám pháp không chung, vì sao? Vì 

không thấy bốn niệm xứ cho đến mƣời tám pháp không chung là cái sẽ có 

thể học. Học nhƣ vậy là không học quả Tu đà hoàn cho đến Trí nhất thiết 

chủng, vì sao? Vì không thấy quả Tu đà hoàn cho đến Trí nhất thiết chủng 

là cái sẽ có thể học. 

Bấy  giờ,  Thích  đề  hoàn  nhơn  nói  với  Tu  bồ  đề  rằng:  Bồ  tát  ma  ha  tát  vì 

sao không thấy sắc, cho đến không thấy Trí nhất thiết chủng? 

Tu bồ đề đáp: Sắc, sắc không, cho đến Trí nhất thiết chủng, Trí nhất thiết 

chủng  không.  Kiều  thi  ca!  Sắc  không  không  học  sắc  không  cho  đến  Trí 

nhất thiết chủng không không học Trí nhất thiết chủng không. Kiều thi ca! 

Nếu  không  học  không  nhƣ  vậy,  ấy  gọi  là  học  không  vì  không  hai.  Bồ  tát 

ma  ha  tát  học  sắc  không  vì  không  hai  cho  đến  học  Trí  nhất  thiết  chủng 

không vì không hai. Nếu học sắc không vì không hai cho đến học Trí nhất 

thiết chủng không vì không hai là Bồ tát ma ha tát có thể Thí ba la mật vì 

không hai, cho đến có thể học Bát nhã ba la mật vì không hai; có thể học 

bốn  niệm  xứ  vì  không  hai,  cho  đến  có  thể  học  mƣời  tám  pháp  không 

chung vì không hai; có thể học quả Tu đà hoàn vì không hai, cho đến có 

thể học Trí nhất thiết chủng vì không hai. Bồ tát ấy có thể học vô lƣợng vô 

biên vô số Phật pháp, nếu có thể học vô lƣợng vô biên vô số Phật pháp là  

Bồ  tát  không  vì  sắc  tăng  mà  học,  không  vì  sắc  giảm  mà  học,  cho  đến 

không  vì  Trí  nhất  thiết  chủng  tăng  mà  học,  không  vì  Trí  nhất  thiết  chủng 

giảm mà học. Nếu không vì sắc tăng học giảm học, cho đến không vì Trí 

nhất thiết chủng tăng học, giảm học, Bồ tát ấy, không vì nhiếp thọ sắc nên 

học, không vì hoại diệt sắc nên học, cũng không vì nhiếp thọ thọ, tƣởng, 

hành,  thức  nên  học,  cũng  không  vì  hoại  diệt  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  nên 

học, cho đến cũng không vì nhiếp thọ Trí nhất thiết chủng nên học, cũng 

không vì hoại diệt nên học. 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: Bồ tát ma ha tát học nhƣ vậy, không vì nhiếp 

thọ  sắc  nên  học,  không  vì  nhiếp  thọ  sắc  nên  học,  không  vì  hoại  diệt  sắc 

nên  học,  cho  đến  Trí  nhất  thiết  chủng  cũng  không  vì  nhiếp  thọ  nên  học, 

cũng không vì hoại diệt nên học. 

Tu  bồ  đề  nói:  Bồ  tát  ma  ha  tát  nếu  học  nhƣ  vậy,  không  vì  nhiếp  thọ  sắc 

nên học, không vì hoại diệt sắc nên học, cho đến Trí nhất thiết chủng cũng 

không vì nhiếp thọ nên học, cũng không vì hoại diệt nên học. 

Tu bồ đề!  Vì nhân  duyên gì Bồ tát  ma ha tát không  vì  nhiếp thọ sắc nên 

học,  không  vì  hoại  diệt  sắc  nên  học,  cho  đến  Trí  nhất  thiết  chủng  cũng 

không vì nhiếp thọ nên học, cũng không vì hoại diệt nên học? 

Tu bồ đề nói: Sắc ấy không thể nhiếp thọ, cũng không có ngƣời mhiếp thọ 

sắc,  cho  đến  Trí  nhất  thiết  chủng  không  thể  nhiếp  thọ,  cũng  không  có 

ngƣời nhiếp thọ, vì trong ngoài không. 

Nhƣ vậy, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát không nhiếp thọ hết thảy pháp nên 

có thể đạt đến Trí nhất thiết chủng. 

Khi ấy Xá lợi phất nói với Tu bồ đề rằng: Bồ tát ma ha tát học Bát nhã ba 

la mật nhƣ vậy, có thể đạt đến Trí nhất thiết chủng ƣ? 

Tu bồ đề đáp: Bồ tát ma ha tát học Bát nhã ba la mật nhƣ vậy có thể đạt 

đến Trí nhất thiết chủng vì không nhiếp thọ tất cả pháp. 

Xá  lợi  phất  nói  với  Tu  bồ  đề:  Nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát  đối  với  tất  cả  pháp 

không nhiếp thọ, không hoại diệt mà học, thời làm sao có thể đạt đến Trí 

nhất thiết chủng? 

Tu bồ đề đáp: Bồ tát ma ha tát tu hành Bát nhã ba la mật chẳng thấy sắc 

sinh, chẳng thấy sắc diệt, chẳng thấy sắc thọ, chẳng thấy sắc chẳng thọ, 

chẳng  thấy  sắc  nhơ,  chẳng  thấy  sắc  sạch,  chẳng  thấy  sắc  tăng,  chẳng 

thấy  sắc  giảm,  vì  sao?  Xá  lợi  phất!  Vì  sắc,  sắc  tánh  không;  thọ,  tƣởng, 

hành, thức cũng chẳng thấy sinh, cũng chẳng thấy diệt, cũng chẳng thấy 

thọ,  cũng  chẳng  thấy  chẳng  thọ,  cũng  chẳng  thấy  nhơ,  cũng  chẳng  thấy 

sạch, cũng chẳng thấy tăng, cũng chẳng thấy giảm, vì sao? Vì thức, thức 

tánh  không,  cho  đến  Trí  nhất  thiết  chủng  cũng  chẳng  thấy  sinh,  cũng 

chẳng  thấy  diệt,  cũng  chẳng  thấy  thọ,  cũng  chẳng  thấy  chẳng  thọ,  cũng 

chẳng thấy nhơ, cũng chẳng thấy sạch, cũng chẳng thấy tăng, cũng chẳng 

thấy giảm, vì sao? Vì Trí nhất thiết chủng, Trí nhất thiết chủng tánh không. 

Nhƣ  vậy, Xá lợi phất!  Bồ tát ma ha tát  vì tất cả  pháp chẳng  sinh, chẳng 

diệt, chẳng thọ, chẳng bỏ, chẳng nhơ, chẳng sạch, chẳng hợp, chẳng tán, 

chẳng  tăng,  chẳng  giảm,  nên  học  Bát  nhã  ba  la  mật  có  thể  đạt  đến  Trí 

nhất thiết chủng, vì không học không đến vậy. 

LUẬN: Thích đề hoàn nhơn hoan hỷ nói: Tu bồ đề trí rất sâu, không phá 

hoại giả danh mà nói thật tƣớng các pháp. 

Bấy  giờ  Phậrt  khen  Tu  bồ  đề  rằng:  Nhƣ  vậy,  nhƣ  vậy,  nhƣ  lời  giải  thích 

nói. 

Hỏi: Cớ sao Phật khen Tu bồ đề? 

Ðáp: Chỉ dạy ngƣời mà không tự cao, còn đệ tử thì thừa thuận giáo pháp 

của  thầy.  Có  ngƣời  thầy  nói  đệ  tử  không  tín  thọ,  đệ  tử  nói  thầy  không 

nghe; nhƣ ngƣời phàm phu khi ở giữa chúng nói pháp, tất cả lời nói đều bị 

phá không tin thọ. Vì Phật không có tâm tôi, ta, nên khen Tu bồ đề: Nhƣ 

vậy, nhƣ vậy! 

*Lại nữa, Phật lấy tâm đại bi, muốn khiến chúng sinh tín thọ lời Tu bồ đề 

nói: nên khen trí Tu bồ đề rất sâu. 

Năm uẩn do nhân duyên hòa hợp sinh, không có tánh nhất định, chỉ có giả 

danh, giả danh thật tƣớng là năm uẩn nhƣ nhƣ, pháp tánh, thật tế. Tu bồ 

đề nói không trái lý ấy, vì sao? Vì Thánh nhân biết danh tự là Tục đế, thật 

tƣớng là đệ nhất nghĩa đế. Có sự nói ra là tùy theo ngƣời phàm phu, còn 

trong dệ nhất nghĩa  đế không kia đây, cũng không tranh cãi, cho đến Trí 

nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy, Chúng sinh không, cho đến kẻ biết kẻ thấy 

cũng không. Tu đà hoàn chỉ có giả danh, cho đến Phật cũng nhƣ vậy. 

Bồ tát biết hết thảy pháp giả danh, thời nên học Bát nhã ba la mật. Vì cớ 

sao? Vì hết thảy pháp chỉ có giả danh, đều không thuận theo tƣớng rồt ráo 

không của Bát nhã ba la mật. 

Học  nhƣ  vậy  không  học  sắc là  trong  pháp  giả  danh  không  có  sắc  nhất 

định. Nếu không có sắc thời làm sao học sắc. Vì sao? Vì Bồ tát dủng năm 

mắt tìm sắc, mà không thấy sắc ấy tƣớng hoặc ngã hoặc vô ngã, cho đến 

Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

Hỏi: Vì sao chẳng thấy sắc? 

Ðáp: Trong sắc, sắc tƣớng không, không thể có đƣợc. Không thể thấy tức 

là tự tƣớng không, cho đến Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

*Lại nữa, không học sắc là sắc ấy không, tức tự không thể học sắc không, 

vì các pháp duyên biết tƣớng khác, không duyên biết tƣớng mình. Thí nhƣ 

ngƣời cƣỡi ngựa, chẳng phải ngựa cƣỡi ngựa. 

Hỏi: Nếu không học hết thảy pháp nhƣ vậy, làm sao học Nhất thiết trí? 

Ðáp: Trong đây nói nếu đối với các pháp không mà không chấp trƣớc ấy 

là chơn thật học sắc không. Nếu lại chấp trƣớc không, ấy là phá các pháp 

mà không phá không. Nếu ngƣời phá sắc mà không chấp trƣớc không, ấy 

thời  sắc  và  không  không  hai  không  khác.  Ấy  là  học  đƣợc  sắc  không,  vì 

không thể có đƣợc nên chẳng thấy, cho đến Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ 

vậy. 

Vô  lƣợng  vô  biên  vô  số  Phật  pháp là  khen  Trí  nhất  thiết  chủng.  Trí  nhất 

thiết  chủng  trên  ở  trong  tâm  Bồ  tát  thời  có  hạn  lƣợng,  ở  trong  tâm  Phật 

thời không hạn lƣợng. Vì vậy nên trên tuy nói học Phật pháp, nay  lại nói 

riêng.  Nếu  học  đƣợc  nhƣ  vậy,  là  chánh  hành  đạo  Bồ  tát,  học  sắc  không 

tăng  không  giảm.  Tăng  là  nếu  chỉ  thấy  bốn  đại  và  bốn  đại  tạo  sắc  (sắc, 

hƣơng, vị, xúc) hòa hợp thành thân, thời không sinh tâm chấp trƣớc, để 

đối với thân này khởi lên các tƣớng nam nữ, tốt xấu, dài ngắn v.v... cho 

nhất  định  là  có  thật  sinh  tâm  nhiễm  đắm;  ấy  là  tăng.  Nếu  phá  sắc  khiến 

cho  không,  tâm  nhiễm  đắm  không  ấy;  ấy  là  giảm;  cho  đến  Trí  nhất  thiết 

chủng cũng nhƣ vậy. 

Chẳng  thọ  chẳng  diệt là  “không”  nên  chẳng  thọ,  nghiệp  quả  nhân  duyên 

nối nhau nên chẳng diệt. Trong đây Tu bồ đề tự nói nhân duyên: Sắc, thọ 

là  không  thể  có  đƣợc  nên  chẳng  thọ,  lại  vì  sắc  trong  ngoài  không  nên 

chẳng thọ; sắc trong ngoài không, không nên chẳng diệt. 

Hỏi: Nến lấy mƣời tám không mà làm các pháp không, sao trong đây chỉ 

nói nội ngọi không? 

Ðáp:  Sắc  thọ  là  không  có,  nên  nói  nội  không,  sắc  không  thể  thọ  nên  nói 

ngoại không. Vì Nội ngoại không thời nhiếp tất cả pháp không, cho đến Trí 

nhất  thiết  chủng  cũng  nhƣ  vậy.  Nếu  Bồ  tát  học  đƣợc  nhƣ  vậy  thời  xuất 

sinh  Trí  nhất  thiết  chủng,  vì  Trí  nhất  thiết  chủng  là  tƣớng  không  chƣớng 

ngại. Nếu Bồ tát quán tất cả pháp nhƣ hƣ không, không chƣớng ngại, thời 

ấy là học Trí nhất thiết chủng, vì nhân quả giống nhau. 

Xá lợi phất nghĩ rằng: Bồ tát nên phải diệt tất cả phiền não, nên phải lãnh 

thọ tất cả các pháp, nay học không thọ không diệt thời làm sao xuất sinh 

Trí nhất thiết  chủng? Nghĩ  nhƣ  vậy rồi,  hỏi Tu bồ đề, Tu bồ đề đáp: Phá 

tƣớng sinh của tất cả pháp nên chẳng sinh, phá tƣớng vô thƣờng của tất 

cả pháp  nên chẳng  diệt. Quán các  tội lỗi của tất cả pháp nên chẳng  thọ, 

quán các lợi ích của tất cả pháp nên chẳng bỏ. Tất cả pháp tánh thƣờng 

thanh  tịnh  nên  chẳng  nhơ,  tất  cả  pháp  hay  sinh  tâm  nhiễm  trƣớc  nên 

chẳng sạch, tất cả pháp tuy là có làm không làm, khởi diệt, ra vào, qua lại 

v.v...  mà  chẳng  nhiều  chẳng  ít,  chẳng  tăng  chẳng  giảm.  Ví  nhƣ  biển  cả, 

muôn dòng chạy về mà chẳng tăng, hỏa châu nấu không giảm. Các pháp 

cũng nhƣ vậy, vì pháp tánh thƣờng trú, vì tất cả pháp tự tánh không thể có 

đƣợc. 

Học đƣợc nhƣ vậy thời xuất sinh đạt đến Trí nhất thiết chủng, không thấy 

tƣớng học, không thấy tƣớng xuất, không thấy tƣớng Bồ tát, không thấy 

tƣớng Bát nhã ba la mật. Trong đây nói lƣợc nên chỉ nói không học không 

xuất. 

KINH: Bấy giờ, Thích đề hoàn nhơn hỏi Xá lợi phất: Bồ tát ma ha tát nên 

tìm Bát nhã ba la mật ở đâu? 

Xá  lợi  phất  đáp:  Bát  nhã  ba  la  mật  của  Bồ  tát  ma  ha  tát  nên  tìm  ở  trong 

phẩm Tu bồ đề nói. 

Thích  đề  hoàn  nhơn  hỏi  Tu  bồ  đề:  Ðó  là  do  thần  lực  của  ông  sai  Xá  lợi 

phất nói Bát nhã ba la mật của Bồ tát ma ha tát nên tìm ở trong phẩm Tu 

bồ đề ƣ? 

Tu bồ đề đáp Thích đề hoàn nhơn: Chẳng phải do thần lực của tôi. 

Thích hoàn nhơn hỏi Tu bồ đề: Ấy là do thần lực của ai? 

Tu bồ đề đáp: Là do thần lực của Phật. 

Thích đề hoàn nhơn nói: Hết thảy pháp đều không có chỗ lãnh thọ, cớ sao 

nói đó là do thần lực của Phật? Vì lìa tƣớng không có chỗ lãnh thọ  (Kinh 

 Ðại  Bát  nhã  ghi:  Không  chỗ  nương  tựa  giữ  gìn)  Nhƣ  Lai  không  thể  có 

đƣợc; lìa nhƣ nhƣ, Nhƣ Lai không thể có đƣợc? 

Tu bồ đề nói với Thích đề hoàn nhơn: Nhƣ vậy, nhƣ vậy! Kiều thi ca! Lìa 

tƣớng  không  có  chỗ  lãnh  thọ,  Nhƣ  Lai  không  thể  có  đƣợc;  lìa  nhƣ  nhƣ, 

Nhƣ  Lai  cũng  không  thể  có  đƣợc.  Trong  tƣớng  không  có  chỗ  lãnh  thọ, 

Nhƣ Lai không thể có đƣợc; trong nhƣ nhƣ Nhƣ Lai không thể có đƣợc; 

trong  sắc  nhƣ  nhƣ,  Nhƣ  Lai  nhƣ  nhƣ  không  thể  có  đƣợc,  trong  Nhƣ  Lai 

nhƣ nhƣ, sắc nhƣ nhƣ không thể có đƣợc; trong tƣớng sắc pháp, tƣớng 

Nhƣ Lai pháp không thể có đƣợc; trong tƣớng Nhƣ Lai pháp, tƣớng sắc 

pháp  không  thể  có  đƣợc;  trong  tƣớng  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  pháp  cho 

đến Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

Kiều  thi  ca!  Trong  Nhƣ  Lai,  với  sắc  nhƣ  nhƣ  chẳng  hợp  chẳng  tán  (Kinh 

 Ðại  Bát  nhã  ghi:  Chẳng  phải  tương  ưng,  chẳng  phải  không  tương 

 ưng);  trong thọ, tƣởng, hành, thức nhƣ nhƣ chẳng hợp chẳng tán; Nhƣ Lai 

lìa sắc nhƣ nhƣ, chẳng hợp chẳng tán, lìa thọ, tƣởng, hành, thức nhƣ nhƣ 

chẳng hợp chẳng tán, cho đến Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

Nhƣ Lai với tƣớng sắc pháp chẳng hợp chẳng tán, với tƣớng thọ, tƣởng, 

hành,  thức  pháp  chẳng  hợp  chẳng  tán,  Nhƣ  Lai  với  tƣớng  lìa  sắc  pháp, 

chẳng  hợp  chẳng  tán,  với  tƣớng  lìa  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  pháp,  chẳng 

hợp chẳng tán, cho đến Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

Kiều thi ca! Nhƣ vậy trong hết thảy pháp chẳng hợp chẳng tán, lìa thần lực 

Phật, vì dùng phƣơng tiện không nhiếp thọ pháp gì ( vì không y trì – ND). 

Nhƣ Kiều thi ca nói, Bát nhã ba la mật của Bồ tát ma ha tát nên tìm ở chỗ 

nào?  Kiều  thi  ca!  Không  nên  ở  trong  sắc  tìm  Bát  nhã  ba  la  mật,  cũng 

không  nên  lìa  sắc  tìm  Bát  nhã  ba  la  mật,  không  nên  ở  trong  thọ,  tƣởng, 

hành,  thức  tìm  Bát  nhã  ba  la  mật,  cũng  không  nên  lìa  thọ,  tƣởng,  hành, 

thức tìm Bát nhã ba la mật, vì cớ sao? Vì Bát nhã ba la mật với sắc, thọ, 

tƣởng, hành, thức, tất cả pháp ấy đều chẳng hợp  

chẳng  tán,  không  sắc,  không  hình,  không  dối,  chỉ  một  tƣớng  tức  là  vô 

tƣớng,  cho  đến  trong  Trí  nhất  thiết  chủng  không  nên  tìm  Bát  nhã  ba  la 

mật, cũng không nên lìa Trí nhất thiết chủng tìm Bát nhã ba la mật, vì sao? 

Vì  Bát  nhã  ba  la  mật  với  Trí  nhất  thiết  chủng,  tất  cả  pháp  ấy  đều  chẳng 

hợp chẳng tán. Không sắc, không hình, không dối chỉ một tƣớng tức là vô 

tƣớng, vì sao? Vì Bát nhã ba la mật chẳng phải sắc, cũng chẳng phải lìa 

sắc;  chẳng  phải  thọ,  tƣởng,  hành,  thức,  cũng  chẳng  phải  lìa  thọ,  tƣởng, 

hành, thức, cho đến chẳng phải Trí nhất thiết chủng, cũng chẳng phải lìa 

Trí  nhất  thiết  chủng.  Bát  nhã  ba  la  mật  chẳng  phải  sắc  nhƣ,  cũng  chẳng 

phải lìa sắc nhƣ, chẳng phải thọ, tƣởng, hành, thức nhƣ, cũng chẳng phải 

lìa thọ, tƣởng, hành, thức nhƣ. 

Bát  nhã  ba  la  mật  chẳng  phải  sắc  pháp,  cũng  chẳng  phải  lìa  sắc  pháp; 

chẳng  phải thọ, tƣởng, hành, thức pháp, cũng chẳng phải lìa thọ, tƣởng, 

hành,  thức  pháp;  cho  đến  chẳng  phải  Trí  nhất  thiết  chủng  nhƣ,  cũng 

chẳng phải lìa Trí nhất thiết chủng nhƣ. 

Bát nhã ba la mật chẳng phải pháp Trí nhất thiết chủng, cũng chẳng phải 

lìa  pháp  Trí  nhất  thiết  chủng,  vì  sao?  Kiều  thi  ca!  Vì  hết  thảy  pháp  đều 

không  có  gì,  không  thể  có  đƣợc,  vì  không  có  gì,  không  thể  có  đƣợc  nên 

Bát nhã ba la mật chẳng phải sắc, cũng chẳng phải lìa sắc; chẳng phải sắc 

nhƣ, cũng chẳng phải lìa sắc nhƣ; chẳng phải sắc pháp, cũng chẳng phải 

lìa sắc pháp, cho đền chẳng phải Trí nhất thiết chủng, cũng chẳng phải lìa 

Trí nhất thiết chủng; chẳng phải Trí nhất thiết chủng nhƣ, cũng chẳng phải 

lìa  Trí  nhất  thiết  chủng  nhƣ;  chẳng  phải  pháp  Trí  nhất  thiết  chủng,  cũng 

chẳng phải lìa pháp Trí nhất thiết chủng. 

LUẬN. Hỏi: Phật, Xá lợi phất, Tu bồ đề, từ trƣớc lại đây đã dùng mỗi mỗi 

nhân duyên thuyết minh tƣớng Bát nhã ba la mật, nay cớ gì Thích đề hoàn 

nhơn hỏi nên tìm Bát nhã ở đâu? 

Ðáp: Ðây không hỏi về thể Bát nhã, chỉ hỏi việc ngôn thuyết danh tự Bát 

nhã có thể tụng đọc. Thế nên Xá lợi phất nói: Nên nơi phẩm của Tu bồ đề 

nói mà tìm. 

Tu bồ đề ƣa nói không, vì thƣờng khéo tu tập không. Xá lợi phất tuy trí tuệ 

đệ nhất, vì không có tâm tôi, ta, tật đố, lại dứt pháp ái nên nói hãy tìm ở 

nơi phẩm của Tu bồ đề nói. 

Hỏi: Phật nơi nơi nói Bát nhã ba la mật, muốn sánh với điều Tu bồ đề nói 

gấp  trăm  ngàn  vạn  không  thể  dùng  toán  số  thí  dụ  sánh  đƣợc,  cớ  sao 

không nói tìm trong phẩm của Phật nói? 

Ðáp:  Ý  của  Thích  đề  hoàn  nhơn  là  trừ  Phật  ra,  ai  là  ngƣời  khéo  nói?  Vì 

vậy Phật suy cử Tu bồ đề. 

*Lại nữa, Phật thƣờng ngày đêm sáu thời, dùng Phật nhãn quán xét chúng 

sinh, không để cho vì không nghe pháp phải đọa lạc, nên tùy chỗ chúng 

sinh có thể hiểu, có thể đƣợc, có thể tu tập mà nói. Hoặc nói Bát nhã ba la 

mật  vô  thƣờng,  khổ,  không,  vô  ngã,  nhƣ  bệnh,  nhƣ  ung  v.v...  gọi  là  Bát 

nhã  ba  la  mật,  hoặc  phân  biệt  tƣớng  chung  tƣớng  riêng  của  các  pháp, 

hoặc nói các pháp nhân duyên hòa hợp sinh, không có kẻ làm, kẻ thọ, kẻ 

biết, kẻ thấy, gọi là Bát nhã ba la mật. Hoặc nói pháp không, hoặc nói rốt 

ráo không, gọi là Bát nhã ba la mật. Vì vậy nên không bảo nên tìm trong 

phẩm của Phật dạy. 

Lại, tâm niệm Thích đề hoàn nhơn, không biết thế nào chắc chắn là tƣớng 

Bát  nhã  nhất  định?  Vì  vậy  Xá  lợi  phất  nói  Tu  bồ  đề  thƣờng  thâm  nhập 

không, lời nói ra đều hƣớng về không, cái không đƣợc nói ấy cũng không, 

cho  nên  nói  hãy  tìm  trong  phẩm  của  Tu  bồ  đề  nói.  Thích  đề  hoàn  nhơn 

hoan hỷ tán thán Tu bồ đề rằng: Thần lực đại đức rất lớn! Tu bồ đề khiêm 

nhƣờng nói: Chẳng phải sức tôi, đó là thần lực nhiếp thọ của Phật. 

Thích đề hoàn nhơn nói: Nếu hết thảy pháp đều không có nhiếp thọ làm 

sao nói đó là thần lực nhiếp thọ của Phật? Nếu lìa tƣớng không nhiếp thọ 

thì Nhƣ Lai không thể có đƣợc, lìa nhƣ nhƣ thì Nhƣ lai không thể có đƣợc. 

Thích  đề  hoàn  nhơn  nghĩ  rằng:  Hết  thảy  không  có  tƣớng  nhiếp  thọ,  hết 

thảy pháp không, không nơi nƣơng tựa, thời làm sao sẽ nói nhất định có 

Nhƣ Lai? Nếu không có Nhƣ Lai làm sao có thần lực nhiếp thọ? 

Lại, lìa tƣớng không nhiếp thọ thì Nhƣ Lai cũng không thể có đƣợc, nay lìa 

nhƣ nhƣ, Nhƣ Lai không thể có đƣợc. 

Hỏi: Tƣớng không nhiếp thọ với nhƣ nhƣ có gì sai khác? 

Ðáp:  Thật  tƣớng  các  pháp  cũng  gọi  là  không  nhiếp  thọ,  cũng  gọi  là  nhƣ 

nhƣ.  Các  pháp  không  thể  dính  mắc  nên  gọi  là  không  nhiếp  thọ,  các  hý 

luận  không  thể  phá  hoại  nên  gọi  là  nhƣ  nhƣ.  Nay  nơi  không,  Nhƣ  Lai 

không thể có đƣợc, lìa không, cũng không thể có đƣợc. 

Tu bồ đề nhận đúng, nói: Nhƣ vậy, nhƣ vậy! Nay Tu bồ đề nói rộng việc 

ấy,  nơi  tƣớng  không  nhiếp  thọ,  tƣớng  nhƣ  nhƣ,  Nhƣ  Lai  không  thể  có 

đƣợc; hoặc dùng danh tự Phật, gọi là Nhƣ Lai; hoặc dùng danh tự chúng 

sinh gọi là Nhƣ Lai (Tathagata). 

Nhƣ đời trƣớc đến, đời sau cũng đi nhƣ vậy, ấy cũng gọi là Nhƣ Lai, cũng 

gọi  là  Nhƣ  Khứ.  Nhƣ  trong  mƣời  bốn  trí  nạn  nói:  Sau  khi  chết  Nhƣ  Khứ 

(Nhƣ Lai) là có tồn tại hay không tồn tại? Hay cũng có cũng không tồn tại? 

Hay cũng chẳng phải có chẳng phải không tồn tại? 

Phật gọi là Nhƣ Lai, là nhƣ Phật Ðịnh Quang (Nhiên đăng) hành sáu Ba la 

mật, đƣợc thành Phật đạo. Phật Thích ca văn cũng nhƣ vậy mà đến, nên 

gọi là Nhƣ Lai. 

Nhƣ Phật Ðịnh Quang có trí biết các pháp nhƣ nhƣ, từ trong nhƣ nhƣ mà 

đến, nên gọi là Nhƣ Lai. Phật Thích ca văn cũng nhƣ vậy mà đến, nên gọi 

là Nhƣ Lai. 

Trong hai nghĩa Nhƣ Lai trên, đây là nói về Phật Nhƣ Lai. Nhân hiểu Phật 

Nhƣ  Lai  không  có  gì,  hết  thảy  chúng  sinh,  hết  thảy  pháp,  đều  nhƣ  vậy, 

cũng không có gì, không có nghĩa nhiếp thọ và Nhƣ Lai. Nhƣ trƣớc đã nói, 

nay  sẽ  lƣợc  nói  lại.  Tƣớng  không  nhiếp  thọ,  tƣớng  Nhƣ  Lai  đều  không, 

không  có  gì,  không  có  tƣớng  nhiếp  thọ,  không  có  tƣớng  nhƣ  nhƣ,  vì 

không có định tánh nên không có Nhƣ Lai. 

Có ngƣời nói: Có hai cách nói thật tƣớng các pháp: 1. Tƣớng các pháp rốt 

ráo không, là thật; 2. Có ngƣời nói rốt ráo không ấy có thể chỉ có thể nói, 

nên chẳng phải thật. Nhƣ tƣớng Niết bàn chẳng thể chỉ, chẳng thể nói, ấy 

gọi  là  thật.  Nơi  hai  việc  ấy,  trong  rốt  ráo  không,  Nhƣ  Lai  không  thể  có 

đƣợc,  trong  thật  tƣớng  phá  rốt  ráo  không,  Nhƣ  Lai  cũng  không  thể  có 

đƣợc. Rốt ráo không tức là tƣớng không nhiếp thọ, thật tƣớng phá rốt ráo 

không tức là nhƣ nhƣ. Từ đây trở đi, nói rộng hai nghĩa. Nơi năm uẩn cho 

đến Trí nhất thiết chủng, Nhƣ Lai không thể có đƣợc, vì Nhƣ Lai không thể 

có  đƣợc,  làm  sao  sẽ  có  thần  lực  Nhƣ  Lai?  Nhƣ  Lai  không  thể  có  đƣợc, 

nhƣ  trên  đã  nói.  Năm  uẩn  chẳng  phải  Nhƣ  Lai,  lìa  năm  uẩn  chẳng  phải 

Nhƣ  Lai,  năm  uẩn  không  ở  trong  Nhƣ  Lai,  Nhƣ  Lai  không  ở  trong  năm 

uẩn,  Nhƣ  Lai  cũng  chẳng  có  năm  uẩn;  tƣớng  năm  uẩn  sinh  diệt  vô 

thƣờng, khổ,  không, vô ngã,  nên chẳng  phải là  Nhƣ  Lai, nếu là Nhƣ Lai 

thời Nhƣ Lai cũng phải sinh diệt. 

*Lại nữa, năm uẩn là năm pháp,  Nhƣ Lai là một, làm sao năm pháp làm 

một? Nếu năm tức là một, một cũng phải tức là năm? Nếu nhƣ vậy, pháp 

thế gian, pháp xuất thế gian đều bị rối loạn, hƣ hoại. Do các nhân duyên 

nhƣ vậy nên năm uẩn chẳng phải Nhƣ Lai. Nếu lìa năm uẩn có Nhƣ Lai, 

thời Nhƣ Lai phải không có thấy, không có nghe, không có biết, không có 

hiểu, cũng không có cảm giác khổ  vui,  vì cớ sao? Vì tri  giác  là pháp của 

năm uẩn. 

Hỏi: Nhƣ Lai dùng mắt, tai, trí tuệ, thấy biết đƣợc thì có lỗi gì? 

Ðáp:  Hay  thấy  là  mắt,  chẳng  phải  Nhƣ  Lai.  Nếu  Nhƣ  Lai  chẳng  phải  là 

tƣớng hay thấy, dùng mắt mới thấy đƣợc, vậy khi chƣa tiếp nhận sắc, làm 

sao biết dùng mắt để thấy? Và nhƣ thế thì cũng có thể dùng tai thấy chứ! 

Hỏi:  Nhƣ  Lai  dùng  trí  tuệ  phân  biệt  có  thể  biết,  mắt  có  thể  thấy,  các  căn 

khác không thể thấy, vì vậy nên dùng mắt mà không dùng các căn khác? 

Ðáp: Biết cũng có lỗi nhƣ mắt, vì biết là việc của năm uẩn, chẳng phải là 

Nhƣ Lai. Nếu dùng cái biết để biết mắt, vậy lại dùng gì để biết cái biết đó? 

Hỏi: Nhƣ Lai dùng biết để biết mắt, dùng mắt để biết sắc, nếu muốn biết 

Nhƣ Lai thời lấy gì  biềt đƣợc? Nếu lấy  Nhƣ Lai  biết Nhƣ Lai,  ấy thời  vô 

cùng? 

Ðáp: Tƣớng biết ở trong biết. Nhƣ Lai nếu biềt tức là tƣớng biết. Nếu là 

tƣớng biết thời là vô thƣờng, nếu vô thƣờng thời không có đời sau! 

*Lại nữa, lìa năm uẩn có Nhƣ Lai thời Nhƣ Lai lý đáng phải là thƣờng; nhƣ 

tƣớng hƣ không, không nên biến khác, chịu khổ chịu vui; cũng nên không 

có  trói,  không  có  mở  v.v...  Có  các  sai  lầm  nhƣ  vậy,  phá  dị  biệt  nên  năm 

uẩn chẳng ở trong Nhƣ Lai, Nhƣ Lai chẳng ở trong năm uẩn, cũng chẳng 

phải Nhƣ Lai có năm uẩn. 

Hỏi: Lẽ đáng do nhân duyên năm uẩn nên có Nhƣ Lai, nếu không có năm 

uẩn thời không có Nhƣ Lai? 

Ðáp: Nếu do  nhân  duyên năm uẩn có Nhƣ Lai thời Nhƣ Lai  không có tự 

tánh; nếu không có tự tánh thời đâu từ tha tánh sinh đƣợc! Trong năm uẩn 

tìm nơi mỗi uẩn không thể có đƣợc Nhƣ Lai, vì thế nên không có Nhƣ Lai; 

chỉ do hý luận nên nói Nhƣ Lai, vì dứt hý luận nên không có Nhƣ Lai. Nhƣ 

Lai là pháp chẳng sinh chẳng diệt, làm sao dùng hý luận mà tìm Nhƣ Lai? 

Nếu  dùng  hý  luận  tìm  Nhƣ  Lai  thời  không  thấy  Nhƣ  Lai.  Nếu  cho  hoàn 

toàn không có Nhƣ Lai, thời rơi vào tà kiến. Thế nên nếu dùng hý luận có 

hay  không  có  mà  tìm  Nhƣ  Lai  thời  không  đúng.  Tƣớng  Nhƣ  Lai  tức  là 

tƣớng tất cả pháp, tƣớng tất cả pháp tức là Nhƣ Lai; tƣớng Nhƣ Lai tức là 

tƣớng rốt ráo không, tƣớng rốt ráo không tức là tƣớng tất cả pháp. 

Hỏi:  Trong  đấy  cớ  sao  chỉ  nói  hai  việc,  là  nói  trong  năm  uẩn  nhƣ  nhƣ 

không  có  Nhƣ  Lai  nhƣ  nhƣ,  trong  Nhƣ  Lai  nhƣ  nhƣ  không  có  năm  uẩn 

nhƣ nhƣ? 

Ðáp: Ðây là nói lƣợc. Nói hai thời cả năm việc đều thu nhiếp. 

Lại nữa, hai mƣơi ngã kiến (Sắc là ngã, ngã là sắc, sắc lớn ngã nhỏ, ngã 

ở  trong  sắc,  ngã  lớn  sắc  nhỏ,  sắc  ở  trong  ngã;  thọ,  tƣởng,  hành,  thức 

cũng nhƣ  vậy  – ND), tuy tất cả phàm phu đều có nhƣng không thể khởi 

lên  một  lần.  Nay  trong  hội  này,  mê  lầm  hai  việc  ấy,  nên  chỉ  nói  hai  việc, 

nhƣ  năm  uẩn,  cho  đến  Trí  nhất  thiết  chủng  cũng  nhƣ  vậy;  tƣớng  pháp 

năm uẩn cho đến tƣớng pháp Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. Năm uẩn 

nhƣ nhƣ tức là pháp tƣớng. 

Hỏi: Nếu nhƣ nhƣ tức là pháp tƣớng, cớ sao nói lập lại? 

Ðáp:  Hành  giả  khi  biết  đến  năm  uẩn  nhƣ  nhƣ,  tâm  kinh  sợ  rằng  cớ  sao 

pháp tƣớng rốt ráo không, không có gì? Vì thế nên nói pháp tƣớng năm 

uẩn tự nó nhƣ vậy, nhƣ ngƣời đụng lửa cháy tay thời không có tâm giận, 

vì biết tƣớng lửa tự nó nhƣ vậy. Nếu ngƣời chấp lửa đốt thời sẽ oán giận, 

vì nó chấp lửa đốt. 

Nhƣ Lai nói năm uẩn nhƣ nhƣ, nói pháp tƣớng năm uẩn chẳng hợp chẳng 

tán (chẳng phải tƣơng ƣng, chẳng phải không tƣơng ƣng) là trừ năm uẩn 

nhƣ nhƣ không có Nhƣ Lai, thời là một tƣớng, tức là vô tƣớng, vì cớ sao? 

Vì một pháp thì chẳng hợp chẳng tán; có hai pháp nên mới có hợp có tán; 

lìa pháp tƣớng năm uẩn cũng không có hợp có tán, vì cớ sao? Vì lìa pháp 

tƣớng  năm  uẩn,  Nhƣ  Lai  không  thể  có  đƣợc.  Pháp  tƣớng  Nhƣ  Lai  nhƣ 

nhƣ  và  pháp  tƣớng  năm  uẩn  nhƣ  nhƣ,  không  hai  không  khác.  Lìa  năm 

uẩn nhƣ nhƣ, năm uẩn pháp tƣớng, cũng chẳng hợp chẳng tán, cho đến 

Trí nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

Biết  đƣợc  pháp  tƣớng  nhƣ  nhƣ  nhƣ  vậy,  chẳng  hợp  chẳng  tán,  nên  có 

thần lực ấy. 

Nên  tìm  ở  chỗ  nào là  từ  trƣớc  lại  đây,  nhân  nơi  thần  lực  của  Phật  nói 

tƣớng Bát nhã, ở đây nói thẳng làm sao tìm Bát nhã. Luận giả nói: Năm 

uẩn  hƣ  dối  vô  thƣờng,  trƣớc  không  nay  có,  có  rồi  lại  không,  nhƣ  huyễn 

nhƣ mộng, Bát nhã ba la mật là trí tuệ của chƣ Phật, làm sao lại tìm trong 

năm  uẩn?  Thí  nhƣ  tìm  ngọc  báu  chắc  chắn  phải  tìm  trong  biển  lớn,  núi 

báu, chớ không thể tìm ở chỗ khe rãnh xú uế. Lìa năm uẩn thời không sinh 

không diệt, không làm không khởi lên, không có pháp tƣớng, trong đó làm 

sao có thể tìm? 

*Lại  nữa,  năm  uẩn  và  Bát  nhã  ba  la  mật  chẳng  một  chẳng  khác,  chẳng 

hợp  chẳng  tán,  không  sắc  không  hình,  không  đối,  một  tƣớng  tức  là  vô 

tƣớng. 

Hỏi:  Bát  nhã  ba  la  mật  là  tâm  số  pháp  trí  tuệ  (tuệ  tâm  sở)  nên  có  thể  là 

không  sắc,  không  hình,  không  đối,  còn  sắc  uẩn  trong  năm  uẩn,  làm  sao 

nói là không sắc, không hình, không đối? 

Ðáp: Thánh nhân dùng tuệ nhãn quán các pháp bình đẳng đều không, một 

tƣớng tức là vô tƣớng, vì vậy nên sắc uẩn không hình, không đối. 

Lại nữa, sắc của ngƣời phàm phu thấy chẳng phải thật, nhƣ trƣớc đã phá. 

*Lại  nữa,  có  nhân  duyên,  Bát  nhã  ba  la  mật  thấy  năm  uẩn  không  nhƣ 

ngƣời phàm phu thấy, vì phá năm uẩn của ngƣời phàm phu thấy, tức là 

Bát  nhã  ba  la  mật,  nên  nói  chẳng  lìa.  Cho  đến  Trí  nhất  chủng  cũng  nhƣ 

vậy, tƣớng nhƣ nhƣ, tƣớng pháp tƣớng nhƣ trƣớc đã nói. 

KINH: Thích  đề  hoàn  nhơn  nói  với  Tu  bồ  đề:  Ma  ha  ba  la  mật  ấy  là  Bát 

nhã ba la mật của Bồ tất ma ha tát; vô lƣợng Ba la mật , vô biên Ba la mật 

là  Bát  nhã  ba  la  mật  của  Bồ  tát  ma  ha  tát.  Các  Tu  đà  hoàn,  quả  Tu  đà 

hoàn, từ nơi Bát nhã ba la mật ấy học thành, cho đến các A la hán, quả A 

la hán, các Bích chi Phật, đạo Bích chi Phật, các Bồ tát ma ha tát, đều từ 

nơi Bát nhã ba la mật ấy học thành. Việc thành tựu chúng sinh tịnh quốc 

độ Phật, đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, đều từ Bát nhã ba la 

mật ấy học thành. 

Tu bồ đề nói với Thích đề hoàn nhơn rằng: Nhƣ vậy, nhƣ vậy! Kiều thi ca! 

Ma ha ba la mật ấy là Bát nhã ba la mật của Bồ tát ma ha tát ; vô lƣợng 

Ba la mật, vô biên Ba la mật là Bát nhã ba la mật của  Bồ tát ma ha tát từ 

trong ấy học thành, quả Tu đà hoàn, cho đến quả A la hán, đạo Bích chi 

Phật, các Bồ tát ma  ha tát từ trong Bát nhã ba la mật  ấy học thành,  việc 

thành  tựu  chúng  sinh,  tịnh  quốc  độ  Phật,  đƣợc  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng 

Chánh giác, đã đƣợc, nay đƣợc, sẽ đƣợc. 

Kiều thi ca! Sắc lớn nên Bát nhã ba la mật cũng lớn, vì sao? Vì sắc ấy tiền 

tế  (đời  trƣớc)  không  thể  có  đƣợc,  hậu  tế  không  thể  có  đƣợc,  trung  tế 

không  thể  có  đƣợc.  Thọ,  tƣởng,  hành,  thức  lớn  nên  Bát  nhã  ba  la  mật 

cũng  lớn,  vì  sao?  Vì  thọ,  tƣởng,  hành,  thức,  tiền  tế  không  thể  có  đƣợc, 

hậu tế không thể có đƣợc, trung tế không thể có đƣợc, cho  đến Trí nhất 

thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

Do nhân duyên  ấy,  Kiều thi  ca!  Ma ha ba la mật  ấy là  Bát nhã ba la mật 

của Bồ tát ma ha tát. 

Kiều thi ca! Sắc vô lƣợng nên Bát nhã ba la mật vô lƣợng, vì sao? Vì sắc 

lƣợng không thể có đƣợc. Kiều thi ca! Thí nhƣ hƣ không lƣợng không thể 

có  đƣợc,  sắc  cũng  nhƣ  vậy,  lƣợng  không  thể  có  đƣợc.  Hƣ  không  vô 

lƣợng nên sắc vô lƣợng; sắc vô lƣợng nên Bát nhã ba la mật vô lƣợng; 

thọ, tƣởng, hành, thức cho đến Trí nhất thiết chủng vô lƣợng nên Bát nhã 

ba la mật vô lƣợng, vì sao? Vì Trí nhất thiết chủng vô lƣợng nên Bát nhã 

ba  la  mật  vô  lƣợng,  vì  sao?  Vì  Trí  nhất  thiết  chủng,  lƣợng  không  thể  có 

đƣợc;  thí  nhƣ  hƣ  không,  lƣợng  không  thể  có  đƣợc.  Trí  nhất  thiềt  chủng 

cũng nhƣ vậy, lƣợng không thể có đƣợc. Hƣ không vô lƣợng nên Trí nhất 

thiết chủng vô lƣợng, Trí nhất thiết chủng vô lƣợng nên Bát nhã ba la mật 

vô lƣợng. Do nhân duyên ấy, nên Bát nhã ba la mật của Bồ tàt ma ha tát 

vô lƣợng. 

Kiều  thi  ca!  Sắc  vô  biên  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  của  Bồ  tát  ma  ha  tát  vô 

biên,  vì  sao?  Kiều  thi  ca!  Vì  sắc  ấy  tiền  tế  không  thể  có  đƣợc,  hậu  tế 

không thể có đƣợc, trung tế không thể có đƣợc; thọ, tƣởng, hành, thức vô 

biên nên Bát nhã ba la mật vô biên, vì sao? Vì thọ, tƣởng, hành, thức tiền 

tế, hậu tế, trung tế đều không thể có đƣợc, cho đến Trí nhất thiết chủng vô 

biên  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  vô  biên,  vì  sao?  Vì  Trí  nhất  thiết  chủng  tiền, 

hậu, trung tế không thể có đƣợc. Do nhân duyên ấy, Kiều thi ca! Bát nhã 

ba la mật vô biên, sắc vô biên, cho đến Trí nhất thiết chủng vô biên. 

*Lại nữa, Kiều thi ca! Duyên vô biên nên Bát nhã ba la mật vô biên. 

Tu bồ đề! Thế nào là duyên vô biên nên Bát nhã ba la mật vô biên? 

Tu  bồ  đề  đáp:  Duyên  hết  thảy  pháp  vô  biên,  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  vô 

biên. 

Thế nào là duyên hết thảy pháp vô biên nên Bát nhã ba la mật vô biên? 

Tu bồ đề đáp: Duyên pháp tánh vô biên nên Bát nhã ba la mật vô biên. 

*Lại  nữa,  Kiều  thi  ca!  Duyên  nhƣ  nhƣ  vô  biên  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  vô 

biên. 

Thích đề hoàn nhơn hỏi: Làm sao duyên nhƣ nhƣ vô biên nên Bát nhã ba 

la mật vô biên? 

Tu bồ đề đáp: Nhƣ nhƣ  vô biên, nên duyên cũng  vô biên, duyên  vô biên 

nên nhƣ nhƣ cũng vô biên. Do nhân duyên ấy, Bát nhã ba la mật của Bồ 

tát ma ha tát vô biên. 

*Lại nữa, Kiều thi ca! Chúng sinh vô biên, nên Bát nhã ba la mật vô biên. 

Thích đề hoàn nhơn hỏi Tu bồ đề: Thế nào là chúng sinh vô biên, nên Bát 

nhã ba la mật vô biên? 

Tu bồ đề đáp: Ý ông nghĩ sao? Những pháp gì gọi là chúng sinh? 

Thích đề hoàn nhơn đáp: Không có pháp gọi là chúng sinh, giả danh nên 

gọi  là  chúng  sinh,  danh  tự  ấy  vốn  không  có  pháp,  cũng  không  chỗ  xu 

hƣớng, chỉ gƣợng làm danh tự. 

Kiều  thi  ca!  Ý  ông  nghĩ  sao?  Trong  Bát  nhã  ba  la  mật  nói  chúng  sinh  có 

thật chăng? 

Thích đề hoàn nhơn đáp: không. 

Kiều thi ca! Nếu Bát nhã ba la mật không nói thật, thời chúng sinh vô biên 

cũng không thể có đƣợc. 

Kiều  thi  ca!  Ý  ông  nghĩ  sao?  Phật  sống  hằng  hà  sa  kiếp  nói  chúng  sinh, 

danh  tự  chúng  sinh,  vả  lại  có  thể  có  pháp  chúng  sinh  có  sinh  có  diệt 

chăng? 

Thích  đề  hoàn  nhơn  đáp:  Thƣa  không,  vì  sao?  Vì  chúng  sinh  từ  xƣa  lại 

đây thƣờng thanh tịnh. 

Do nhân duyên ấy, Kiều thi ca! Chúng sinh vô biên, nên biết Bát nhã ba la 

mật cũng vô biên. 

LUẬN.  Hỏi:  Thích  đề  hoàn  nhơn  là  ngƣời  Tu  đà  hoàn  làm  sao  hỏi  đƣợc 

Bát nhã ba la mật sâu xa? 

Ðáp:  Nhƣ  Tu  bồ  đề,  là  vị  A  la  hán  hoàn  toàn  mà  vì  lợi  ích  cho  Bồ  tát, 

thƣơng xót chúng sinh nên hỏi việc của Bồ tát làm. Thích đề hoàn nhơn 

tuy  là  ngƣời  Thanh  văn,  là  thiên  chủ  của  các  trời,  có  trí  tuệ  lanh  lợi, 

thƣơng xót chúng sinh nên hỏi Bát nhã ba la mật cũng nhƣ vậy. 

*Lại nữa, có ngƣời nói: Trong ba ngàn đại thiên thế giới, có trăm ức Thích 

đề hoàn nhơn. Trong kinh Trung A hàm nói Thích đề hoàn nhơn là ngƣời 

dƣợc quả Tu đà hoàn, khác với Thích đề hoàn nhơn ở đây. Thích đề hoàn 

nhơn ở đây là đại Bồ tát, vì thƣơng xót chúng sinh nên ba cách tán thán 

Bát nhã ba la mật, là Ma ha ba la mật, vô lƣợng ba la mật, vô biên ba la 

mật là Bát nhã ba la mật. Vì từ trong Bát nhã ba la mật ấy học thành các 

Thánh đạo. Tu bồ đề nhận lời tán thán của Thích đề hoàn nhơn đúng mà 

giải rộng lời tán thán đó, bằng cách nói năm uẩn lớn nên Bát nhã ba la mật 

lớn. 

Năm uẩn lớn là tìm ở ba đời (tam tế) đều không thể có đƣợc, cũng vì vô 

lƣợng vô biên nên gọi là lớn. Phá vô lƣợng vô biên năm uẩn ấy mà đƣa 

chúng sinh vào Vô dƣ Niết bàn nên nói Bát nhã ba la mật lớn, cho đến Trí 

nhất thiết chủng cũng nhƣ vậy. 

Vô lƣợng cũng nhƣ vậy, chỉ vì dùng hƣ không để thí dụ là khàc. Có pháp 

tuy lớn mà không hẳn vô lƣợng, thế nên không đƣợc lấy hƣ không để ví 

dụ... Nhƣ núi Tu di tuy lớn giữa các núi mà có hạn lƣợng, khoảng 84.000 

do tuần. 

Vô biên là, vì năm uẩn rộng lớn vô lƣợng cho nên nói vô biên; cũng vì năm 

uẩn có biên, thời còn có thỉ, có thỉ thời có chung, tức là không nhân không 

duyên, bị rơi vào các sai lầm chấp đoạn diệt. 

*Lại nữa, năm uẩn tìm ở trong ba đời đều không thể có đƣợc, nên nói là 

vô biên. 

Duyên vô biên là tất cả pháp có bốn duyên là nhân duyên, sinh tất cả pháp 

hữu vi; thứ đệ duyên, là tâm tâm số pháp quá khứ hiện tại; duyên duyên 

tăng thƣợng duyên là chỉ tất cả pháp. Bốn duyên ấy ở tất cả chỗ, tất cả 

thời đều có nên nói là duyên vô biên. Duyên vô biên nên Bát nhã ba la mật 

vô biên. 

*Lại  nữa,  duyên  vô  biên  là  bốn  duyên  hƣ  dối  không  thật,  rốt  ráo  không, 

cho nên vô biên. 

*Lại  nữa,  duyên  nhƣ  nhƣ,  pháp  tánh,  thật  tế  vô  biên,  nên  Bát  nhã  ba  la 

mật  vô  biên.  Nhƣ  nhƣ,  pháp  tánh,  thật  tế  là  tƣớng  vô  vi  tự  nhiên  nên  vô 

lƣợng vô biên. Năm uẩn vô biên là do sức tu quán cƣỡng làm nó vô biên. 

Lại nữa, chúng sinh vô biên là vì chúng sinh nhiều. Vô lƣợng vô số chúng 

sinh trong ba đời mƣời phƣơng, không ai có thể đếm biết đƣợc, nên nói 

vô biên. 

*Lại  nữa,  trong  đây  nói  chúng  sinh  không,  nên  nói  là  vô  biên,  chỉ  cƣỡng 

đặt tên. 

Cũng  không  chỗ  thú  hƣớng là  vì  chúng  sinh  có  định  pháp  có  thể  thú 

hƣớng;  nhƣ  lửa  định  có  chỗ  thú  hƣớng,  còn  danh  tự  chúng  sinh  không 

thật có chúng sinh có thể thú hƣớng. 

- Ý ông nghĩ sao? Trong Bát nhã ba la mật, có thể nói thật có chúng sinh 

chăng? 

- Thƣa không, bạch Ðại đức! 

- Nếu chúng sinh thật không có, thời làm sao có biên? 

Nhƣ  chƣ  Phật  là  bậc  đệ  nhất  trong  tất  cả  ngƣời  nói  thật,  sống  trong  vô 

lƣợng  hằng  hà  sa  kiếp  nói  danh  tự  chúng  sinh,  mà  pháp  chúng  sinh  ấy 

không vì nói mà có sinh có diệt, huống gì các ngƣời khác điên đảo hƣ dối, 

chỉ nói một lúc? Vì làm phát sinh tâm ta, nên sẽ có chúng sinh thật. Chúng 

sinh ấy không vì đƣa vào Bát nhã ba la mật nên nói không có, mà chính từ 

xƣa  lại  đây,  thƣờng  thanh  tịnh,  không  có,  hý  luận  nói  có  nói  không  đều 

dứt.Vì vậy nên nói chúng sinh vô biên nên Bát nhã ba la mật vô biên. 

Hỏi: Sao đối với vô biên lại nói rộng, còn lớn và vô lƣợng thì nói lƣợc? 

Ðáp: Do nhân duyên chúng sinh mà nói. Kẻ phàm phu khởi các phiền não, 

đối với năm uẩn sinh các tà kiến khó phá, cho nên nói rộng, nếu phá chấp 

tƣớng chúng sinh, thời các tƣớng khác dễ phá. 

(Hết cuốn 55 theo bản Hán) 

--o0o -- 

 





Document Outline


	Cuốn 51

	GIẢI THÍCH: PHẨM THẮNG XUẤT THỨ 22

	GIẢI THÍCH: PHẨM HÀM THỤ THỨ 23





	Cuốn 52

	GIẢI THÍCH: PHẨM HỘI TÔNG THỨ 24

	GIẢI THÍCH: PHẨM MƯỜI VÔ THỨ 25





	Cuốn 53

	GIẢI THÍCH: PHẨM VÔ SANH TAM QUÁN THỨ 26





	Cuốn 54

	GIẢI THÍCH: PHẨM THIÊN VƯƠNG THỨ 27





	Cuốn 55

	GIẢI THÍCH PHẨM NHƯ HUYỄN THỨ 28








cover_image.jpg





